

# جمله حقوق تجق مولف محفوظ!

نام كتاب : داستان حنفيه · مولف : مولانا محر يجي كون

مولانا محمر یخی گوندلوی مستند می از این

كمپوذنك : مكتبه قدوسيه اردو بإذار لابور ناشر : جامعه تعليم القرآن والحديث ساهوواله

: اول ۱۹۹۵ء

ملنے کے پیتے

مكتبه عزيزيه جامع مسجد قدس رحمان محلى نمبر۵ لاہور جامعہ تعلیم القرآن والحدیث ساھووالہ ضلع سیالکوٹ - معمد تعلیم القرآن والحدیث ساھووالہ ضلع سیالکوٹ

اداره اشاعة الحديث محلّه اسلام آباد كوندلانواله صلع كوجرانواله مكتبه نعمانيه اردو بإزار كوجرانواله

النور اكيدى ١٩ بلاك مركودها

سرورہ ہوئ سے اولی جانے اوالہ میں اگر کوئی غلطی پائے تو اس کی اطلاع کر کے نوٹ

شکریہ کا موقع دے۔ ناشر

طبع

قيت

www.ircpk.com اسلامک ریسرچ سنٹزر اولپنڈی

# فهرس مضامين

| •         | •                                                         |    | •                                             |
|-----------|-----------------------------------------------------------|----|-----------------------------------------------|
| 72        | نظريه تتليد                                               |    | ٠<br>٩٠ <b>. ٨</b>                            |
| 72        | احتاف کا این لام سے اختلاف                                | 5  | تصویر<br>انتباید                              |
| حيثيت     | لام صاحب محدث لور راوی کی                                 | 13 | ابتدائيه                                      |
| 74        | _                                                         | 18 | مبعث<br>پنجيل دين                             |
| <b>77</b> | محدثین کی عدلوت کا شوشہ                                   | 18 | محابه کرام کا طریق                            |
| 78        | ماقدین کے اساء                                            | 19 | تیاں سے نفرت<br>تیاں سے نفرت                  |
| 81        | سمیٹی کی سریراتی                                          | 20 | تابعین کرام کا طریق                           |
| 83        | (ا) اسد بن عمد کوئی                                       | 21 | کیاں کا ہم میں<br>کوفہ کی مالت                |
| 87        | (٢) حبان بن على عنزى ً                                    | 21 | امحاب الرائے و امحاب الحدیث                   |
| 91        | (m) حسن لولوی                                             | 23 | کتب فقه ی فعی حیثیت                           |
| 93        | دلچپ مناظمو                                               | 25 | به معنی تعریف و منبج<br>الل حدیث تعریف و منبج |
| 94        | عملی کملات                                                | 26 | بدنام کرنے کی سازش                            |
| 94        | نماذ كاانوكما نتشه                                        | 28 | محدثین کا رسته' بهتر رسته                     |
| 95        | مليه نحوست                                                | 30 | سمینی کا قیام                                 |
| 98        | (٣) لام مغنس بن مبدالرحن                                  | 33 | طریق کار                                      |
| 99        | (۵) لام حنس بن غیاث                                       | 36 | مرف<br>اراکین سمیٹی                           |
| 99        | فقہ منفی سے بیزاری                                        | 38 | للم ابو منيغة                                 |
| 100       | قامنی ابو بوسف کی پرخاش                                   | 44 | بحث آبعیت                                     |
| 102       | 💛 ہو مطبع عبداللہ بن تھم                                  | 51 | خب                                            |
| 107       | ے) حماد بن زلیل م<br>۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | 53 | سه .<br>ایمان کی حدود و تعریف                 |
| 109       | (١) حملو بن البي منيغة                                    | 55 | لل سنت لور مرجيه كا اختلاف.                   |
| 112       | (۹) نند یخی                                               | 57 | نظريه احتاف                                   |
| 115       | (۴) داؤر طائی                                             | 59 | سرنفه سالحین کی شاد تیں<br>بالیفات اہم        |
| 118       | (۱۱) المام زفرٌ                                           | 63 | لليفك الأم                                    |
| 120       | نظريه تتليد                                               | 65 | مناعرانه ندق                                  |
|           |                                                           |    |                                               |

| جرح وتعديل                      | 121 | Z.J.                                             | 170 |
|---------------------------------|-----|--------------------------------------------------|-----|
| (۳) زہیر بن معلوبی <sup>ہ</sup> | 122 | ر کثیت                                           | 172 |
| (۱۹۰۰) قامنی شریک               | 124 | (۲۸) کی بن ایراہیم "                             | 174 |
| احتاف کے بارہ میں روبیہ         | 124 | (۲۹) مندل بن علیّ                                | 176 |
| (۱۳) شعیب بن اسحاق <sup>ه</sup> | 127 | (۳۰) نعربن عبدالكريم                             | 180 |
| (۱۵) منحاک بن مخلد              | 129 | (m) نوح بن دراج ؓ                                | 182 |
| (۱۸) امام عافیهٔ                | 131 | (۳۲) نوح بن الي مريم"                            | 185 |
| (۱۷) امام عبدالله بن اوركين     | 133 | نقہ حنی کے ہارہ میں تجزیہ                        | 186 |
| (۱۸) الم عبدالله بن مبارك       | 136 | (۳۳) المم وكمين                                  | 189 |
| فقہ حنی کے بارہ میں رائے        | 138 | خهب                                              | 189 |
| اہم صاحب پر جرح                 | 141 | (۳۳) شلم بن بوسف                                 | 193 |
| (٩) عبدالحبيد حاليّ             | 142 | (۳۵) ہیٹم بن بثیر                                | 195 |
| (۲۰) علی بن عمیات               | 144 | (٣٩) مياج تيميّ                                  | 197 |
| (۲۱) علی بن مسمرہ               | 146 | (٣٧) المم يخيٰ بن ذكريًّ                         | 200 |
| (۲۲) عمر بن ميمون               | 148 | (٣٨) الم يخيٰ القلل "                            | 204 |
| (۲۳) فعنل بن موی ؓ              | 150 | (۳۹) قامنی ابو بوسٹ                              | 208 |
| (۲۲۳) نغیل بن عیاض ّ            | 152 | الم ماحب ے اختلاف                                | 208 |
| (۲۵) المام قاسم بن معن ً        | 156 | نظرية تغليد                                      | 210 |
| (۱٬۱) المام مالك بن مغول ً      | 158 | لمرذ فيمله                                       | 212 |
| (۲۷) لام فخر"                   | 160 | فتورل کے ہارہ میں موقف                           | 215 |
| طبی ربخان<br>مدیث کا رد         | 160 | تعديل                                            | 216 |
| مدیث کا رد                      | 161 | r.                                               | 218 |
| ندبب                            | 162 | ركنيت                                            | 221 |
| نظریہ تھید<br>چد مناتمرے        | 162 | و میت<br>(۴۰) بوسف سمتی<br>مجلس فقه سازی کاانجام | 222 |
| چند مناتحرب                     | 163 | مجلس فغنه سازي كاانجام                           | 224 |
| ;                               |     | •                                                |     |

لصارير

اند منیخ الحدیث منت را عدد الحدید تاف منواد المده می من منافقال المده المید المده المید المده المید ا

تَنَكُّنُ فِيكُوْ آمُرُيْنِ مِنْ تَصِيلًا مَا مَسَّكُمْ بِهِما كِتَابُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللِّهُ اللْمُلْمُ الللِّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْم

م بعد السري المواقواً من كالسيران ويكون المالك من المواقع المالك المواقع الموا أُمَّتَ وَلِيَكِهُ مَياده مِياده هِ وَكُنَّى مَاكَمُ الْمَالُ وَصَعَرِهُ مِرَكُهُ وَكُورَ كَهُ وَمَعَ لِكَا كرفعن تكابيئ بعن لك ايسى تقليد كابيدكون تمد هك كمقليين نه این امام کِی تعریف اور دوست یم کِی شفتی میں مولی احادیث وصع كولخالى فقد حسنيك كامدنام مهادكميتي بمي ايش كات كاكبين شوت هكد غدتين كىكاوش بربانى يهيد تيلكائ اور عَوام كولكطديث سىدەخنكىكى فىقەدىنىدكايكى كارتىنا باخاتى شىخلىت وَالْمُنْسِيرُ حَمْدَتِ مِنْ لَهَا عِلْمَ لَكُونَ لُوك مِهُ مِنْ كَاعَ وَلَى عَلَى الْمُعَالِقِي سِم اِسْ كَعِيْدُ لِمُ عَنْقَانَهُ تَحَرَّبُ وَيُسْلَكِيا هُمْ مَيْنَ مُحَدَّاتُ الْحَسْنَةُ كَا مُعَلَّالِهِ لَهُ كَا يَعِ مِرْتِ عَجِيتُكِ المَاظِ بَاحَوالِهُ لَفُنَّكُوا ورسَاتَسَة تحريبكه ، هرجوللا احسل كيتاب سع ييش كسيا كسيا عد معرى دبي شعاعه كالله مَتُ العِنْق مِل مِن عَد بَحَاي كُوبَ لوى كِي مستكونتكو هولب سي توازي آور بحوام كولين سي استفاده كى توھىق عِنانتُ مِمَا عَمِي .

اِسْ حَانَ مَن وَحَمَلَ حَمَالُ أَمِينَ الْمِينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمِينَ الْمُينَ الْمُلْمِينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمُينَ الْمُلْمِينَ الْمُينَ الْمُينَا الْمُينَا الْمُينَ الْمُينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُينَ الْمُينَا الْمُلْمِينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُلْمِينَا الْمُلْمِينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُلْمِينَا الْمُينَا الْمُينَا الْمُلْمِينَا الْمُلْمِينَا الْمُلْمِينَا الْمُلْمِينَا الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَا الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْم

## بم الله الرطن الرحيم **افتتا**حيه

از فاضل جلیل علامه عطاء الرحنٰ ایم اے شیخوبوری

نحميه و نصلي على رسوله الكريم اما بعدا

مقلدین نے کچھ عرصہ سے تقلید امام کو اتباع رسول طابیع پر فوقیت دینے کیلئے کی انداز سے کوششیں شروع کی ہیں۔

- (۱) محدثین کو بدنام کیا جائے۔ امام ابو حنیفہ کی تعربیف و توصیف میں جھوٹے سیجے واقعات جو ژکر لٹر پچر شائع کیاجائے۔
- (۲) فقہ کے غلط غیر عقلی غیر فطری مسائل کو بھی پیج کرنے کی کو حشش کی جائے اور صحیح احادیث کے کیڑے نکالے جائیں۔
- (۳) اصح الکتب بعد کتاب اللہ۔ صبح بخاری کے بارے میں پروپیگنڈہ کیا جائے کہ اس میں بہت سی احادیث ضعیف ہیں ناکہ حدیث رسول پر اعتاد نہ رہے۔
  - (۴) ثابت کیا جائے کہ تقلید مخصی ہی اتحاد امت کا ذریعہ ہو سکتی ہے۔
- (۵) فقهی مسائل یوننی مرتب نہیں ہو گئے یا تحریر میں آگئے تھے۔ بلکہ ثقہ لوگوں پر مشتمل ایک تمین تر تبیب دی گئی تھی جو چالیس فقہاء اور محدثین پر مشتمل تھی جنہوں نے پورے تفصی مسائل کو مدن کیا تھا۔ مشتمل تھی جنہوں نے پورے تفصی سوچ بچار اور غورو فکر کے بعد فقہی مسائل کو مدون کیا تھا۔
- (٢) تصحیح حدیث اسے کہتے ہیں جے امام نے قبول کیا ہو۔ اس طرح کی کئی کاوشیں ماؤرن مقلدین کر رہے ہیں اور غرض یہ ہے کہ اتباع سنت کو چھوڑ کر تقلید امام اور حدیث رسول مائی کو چھوڑ کر فقہ پر شمن شروع ہو جائے۔ پت نہیں مصنفین سیرت نعمان مقام الوضیفہ مقدمہ انوار الباری الکلام المحکم تانیب کورش نہیں داستانیں ہوا تہ علاء کور عرالت میں تاریخ الفقہ وغیرہ اپنے اس

ط ز عمل سے دین کی کون می خدمت بجا لانا چاہتے ہیں۔ اللہ تعالی مولانا محمد یکی اور عمل کو جزائے خیر عطا فرمائے جو تہیہ کئے ہوئے ہیں کہ حدیث رسول طابیع اور محمد ثین کرام پر کسی نے بھی کسی فتم کی زبان درازی کرنے کی کوشش کی تو اس کا ایسا منہ توڑ جواب دیا جائے گا کہ اسے دوبارہ کسی جسارت کی جرات نہ ہو' بات اپنے اپنے مقدر کی ہوتی ہے کوئی اقوال رجال کا دفاع کرتا ہے تو کوئی حدیث رسول کا'کوئی فقماء کی بات کرتا ہے' تو کوئی محدثین کی عظمت کو اجاگر کرنے کی سعی بلیغ۔ لیکن نتیجہ بحداللہ بھیشہ محدثین اور خدام حدیث کے حق میں نکلا ہے' ندامت اور شرمندگی دو سرول کے حصہ میں آتی ہے نہیں اعتبار تو مولانا محمد شفیع مفتی دیوبند کو دیکھ لیس وہ بیان کرتے ہیں کہ ایک اجلاس کے موقعہ پر ایک دن نماز صبح سے کچھ پہلے وہ علامہ انور شاہ کشمیری کے کمرے میں آئے تو دیکھا کہ شاہ صاحب سر پکڑے یہ فقرہ مسلسل دہرا رہے ہیں کہ

#### "ائے میں نے ساری عمرضائع کردی"

اس فقرہ کو بار بار سننے کے بعد مفتی صاحب مرحوم نے اپنے شخ شاہ صاحب کہا کہ "حضرت!" آپ کی ساری عمر قرآن و حدیث پردھانے میں گزری ہے آگر یہ مشخلہ نضیع عمر ہے تو اس کام میں جتنے لوگ بھی مصروف ہیں ان کی بابت کیا ارشاد ہے؟ اس کے جواب میں شاہ صاحب نے نمایت ورد و اخلاص سے فرمایا۔ "بھائی ساری دنیا میں دین کی اساس کھوکھلی کی جا رہی ہے اور ہم اصل خطرے کا مقابلہ کرنے کے بجائے امام ابوحنیفہ کی تائید و توثیق اور ان سے مخالف رائے رکھنے والے علماء کی تردید و تقید میں گے ہوئے ہیں یہ نضیع عمر نمیں تو اور کیا ہے؟ موانا محمہ کچیا گوندلوی مبارک باد کے مستحق ہیں جنہوں نے حدیث رسول کی مرافعت کا بیڑھ اٹھلیا ہے ، حدیث رسول طابع سے ضد کا کوئی جواز نمیں ہے۔ اتباع مرسول کے مقابلہ میں تقلید محمدی کو اتحاد امت کا واحد ذریعہ قرار دیتا حدیث دشنی رسول کے مقابلہ میں تقلید مخصی کو اتحاد امت کا واحد ذریعہ قرار دیتا حدیث دشنی اور ہث دھرمی کی برترین شکل ہے ، آج کل بعض مقلد مولوی صاحبان اس بات

پر زور دے رہے ہیں کہ اگر امت کا اتحاد درکار ہے تو ایک امام کی تقلید کا پٹہ گلے میں ہوں ہوں ہے ہوں ہوں ہوں ہے؟
میں ہول لو۔ یہ بات حقیقت کا منہ چڑانے کے مترادف نہیں ہے تو اور کیا ہے؟
معمولی سوچ و بچار اور مطالعہ سے ذراسی دلچیں رکھنے والا محض بھی بخوبی جانتا ہے کہ اسلام میں اختلافات اور افتراق و انتشار تقلید ہی کی برکت سے ہوا ہے۔ تقلید محضی کے رواح پانے سے پہلے مسائل میں اختلاف تو ضرور تھا لیکن افتراق و انتشار صد' ہٹ دھری اور تعصب نام کی کوئی چیز موجود نہ تھی۔ تقلید کی برکت سے ایک دو سرے پر فتوے گئے شروع ہوئے۔ ایک دو سرے کی مساجد پر قبضے کئے سے ایک دو سرے کی مساجد پر قبضے کئے گئے۔ دو سرے امام کے مقلد کو اپنی مسجد میں تھیٹا گیا۔ گالی گلوچ کا بازار گرم ہوا' تاریخ گواہ ہے کہ حفیوں اور شا فعیوں نے یہ سب گل کھلائے ہیں۔

وہ تو مختلف دو اماموں کے مقلد سے۔ پاکستان میں صرف ایک امام ابوحنیفہ کے مقلد ہیں 'بریلوی اور دیوبندی سب حنی کملاتے ہیں لیکن ماشاء اللہ تقلید کی برکت سے برئی پرسکون اور اتحاد و اتفاق کی زندگی بسر کر رہے ہیں۔ "تقلید ۔۔۔۔۔ اتحاد کا واحد ذریعہ ہے" ماڈرن مقلدین کی کتابوں سے اس اتحاد کے چند نمونے ملاحظہ فرمائیں۔ پہلے ان مبارک کتابوں کے اسائے گرامی ملاحظہ فرمالیں۔ زارلہ ' دھماکہ ' فرمائیس۔ پہلے ان مبارک کتابوں کے اسائے گرامی ملاحظہ فرمالیں۔ زارلہ ' دھماکہ الخرافات۔

### مقلدین کے اتحاد کے چند نمونے (صرف بینڈنگز کی شکل میں)

#### ہے کھانا پکوانا۔ تھانوی کلمہ اور تھانوی درود۔ وغیرہ وغیرہ۔

تقلید کی برکت سے اتحاد تو در کنار' بے شری کی انتہاء ۔۔۔۔ "قر خداوندی بر دھاکہ دیوبندی" صفحہ ۲۳۳ پڑھیں اور اس اتحاد کی داد دیں۔

زلزلہ نامی کتاب پر دیوبند کے رسالہ "جلی" کے مدیر مولانا عام عثانی کے تبصرہ کے اقتباسات سے پہلے اس کے کچھ ہیڈنگر ملاحظہ ہوں وفات کے بعد مولوی قاسم نانوتوی کا جم ظاہر کے ساتھ دیوبند میں آنا۔ مولوی نانوتوی صاحب کا خدائی تصرف۔ اپنی کھذیب کی شرمناک مثال۔ دیوبندی مکتبہ فکر کی بنیاد ہلا دینے دالی ایک کمانی۔ ایخ برزگوں کیلئے ایک شرمناک دعویٰ۔ عقیدہ توحید کے ساتھ تصادم کا ایک کمانی۔ ایک وقت متعدد مقامات پر تھانوی صاحب کی موجودگی کا ایک جیرت کا ایک جیرت انگیز واقعہ۔ ایک اور ایمان شکن واقعہ۔ نہب سے انحراف کی ایک شرمناک کمانی۔

#### زلزله نامی کتاب پر مولانا عامر عثانی کا تبصره - کچه اقتباسات

ہم اگرچہ طقہ دیوبندی ہی سے تعلق رکھتے ہیں۔ لیکن ہمیں اس اعتراف میں کوئی تابل نہیں کہ اپنے ہی بررگوں کے بارے میں اس کتاب نے اضافہ کیا اور ہم جرت زدہ رہ گئے کہ دفاع کریں تو کیسے۔ دفاع کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ کوئی برے سے برا منطق اور علامتہ الدهر بھی ان اعتراضات کو دفع نہیں کر سکتا۔ جو اس کتاب کے مشتملات متعدد بررگان دیوبند پر عائد کرتے ہیں۔ ہم اگر عام روش کتاب کے مطابق اندھے مقلد اور فرقہ پرست ہوتے تو بس اتا ہی کر سے تھے کہ اس کتاب کا ذکر ہی نہ کریں۔ لیکن خدا بچائے فرقہ پرستی اور گروہ بندی کی باطل زہنیت سے ہم اپنا دیانت دارانہ فرض سیجھتے ہیں کہ حق کو حق کمیں اور حق بی ہے دہندی کی باطل کہ متعدد علائے دیوبند پر تضاد پندی کا جو الزام اس کتاب میں دلیل و شمادت کے متعدد علائے دیوبند پر تضاد پندی کا جو الزام اس کتاب میں دلیل و شمادت کے ساتھ عائد کیا گیا ہے وہ ائل ہے۔

یہ دیوبندیوں کے لٹریچر کی خاصی مشہور کتابیں ۔۔۔۔ ارواح ثلاث تذکرة

الرشد' سوائح قاسی اشرف السوائح' الجمعیت کا شخ الاسلام نمبرانفاس قدسیه وغیره ان کی صور تیں دیکھنے اور کمیں کمیں سے پڑھنے کا شاید ہمیں بھی اتفاق ہوا ہو۔ لیکن یہ "زلزلہ" ہی سے منکشف ہوا کہ ان میں کیسے کیسے عجوبے اور کیسی کیسی ان کمنیاں محفوظ ہیں۔ استغفراللہ واقعہ یہ ہے کہ فخش ناول بھی اپنی قار کین کو اتنا نقصان نمیں پنچا سکتے جتنا ان کتابوں نے پنچایا ہو گا۔ ان کے باقی اوراق پر چاہے حقائق و معارف کے ڈھیر گئے ہوئے ہوں لیکن جو اقتباسات "زلزلہ" میں نقل کئے گئے ہیں وہ بجائے خود اس کیلئے کافی ہیں کہ سادہ لوح قار کین کی دھیاں اڑا دیں اور خدارِستی کی جگہ انہیں بزرگ پرستی کا ایسا سبق قار کیں کی دھیاں اڑا دیں اور خدارِستی کی جگہ انہیں بزرگ پرستی کا ایسا سبق دیں۔ جس کے زہر کا کوئی تریاق نہ ہو۔

بات تلخ ہے گر سو فیصدی درست کہ دیوبندی کمتب فکر کے خمیر میں بھی اندھی تقلید اور مسکی تعصبات کی اچھی خاصی مقدار گوندھی ہوئی ہے اس کمتب کا کم و بیش ہر عالم پہلے دن ہے اس خوش فنمی میں مبتلا ہے کہ اگر کسی نے قرآن کو پوری طرح سمجھا ہے تو وہ ہمارے فلال شخ المتفسید ہیں۔ اگر علم الحدیث کی عہ تک کوئی پہنچا ہے تو وہ ہمارے فلال شخ الحدیث ہیں۔ اگر ولایت نبوت اور طریقت و تصوف کے اسرار و معارف پر کسی نے عبور حاصل کیاہے تو ہمارے فلال فلال شیوخ ہیں۔اس خوش فنمی کے ساتھ یہ عقیدہ بھی دلول میں جاگزیں کر لیاگیا ہے گر محفوظ کی اصطلاح کا سمارا لے کر وہ عملاً انہیں معصوم ہی تصور کئے ہوتے ہیں۔ ان کا پختہ خیال ہے کہ ان کا ہر مرزگ زہد و تقویٰ کے علاوہ عقل و دائش میں بقراط و ارسطو سے کسی طرح کم ہرگز نہیں۔

تبصرہ نگار مولانا عامر عثانی نے دیوبندیوں کو مشورہ دیا ہے کہ بریلویوں سے جان چھڑانے کی ایک ہی صورت ہے فقاوی رشیدیہ ' فقاوی الدادیہ ' بہثتی زیور حفظ الایمان جیسی کتابوں کو چوراہے پر رکھ کر آگ دے دی جائے اور اعلان کر دیا جائے کہ ان کے مندرجات قرآن و سنت کے خلاف ہیں۔

## مفید ترین مشوره اور کتاب و سنت کی بالادستی کا اعلان

اس طویل تبرے کے بعد ہم فاضل مصنف سے برے دوستانہ پیرائے میں یہ گزارش کریں گے کہ اگر ممکن ہو تو وہ کی وقت دیوبندیت اور برملویت وغیرہ کے سارے تخیلات کو ایک طرف رکھ کر خالص طلب حق کے جذبہ دین و شریعت پر غور کریں۔ یہ سمجھنا کہ فلال کمتب سرتاسر باطل ہے اور ہمارا کمتب فکر الف سے یا تک برحق ہے آدی کو بے میل حقیقت تک نہیں پنچا آ۔ اسلام و ایمان کے سرچشے قرآن و سنت ہیں نہ کہ کمی شخ کے اقوال و اعمال۔ اس سے قبل کہ ہم شاہ عبدالقادر جیلانی یا خواجہ اجمیری یا فلال فلال اولیاء و اقطاب کے حال و قال پر وجد کریں اور عقائد کیلئے ان سے دلائل و قرائن نکالیں ہمیں خالی الذہن موکر اللہ اور اس کے رسول کے ارشادات عالیہ کو مرکز فکر بنانا چاہئے۔

حضرات! ہمارا نقطہ نظر بھی ہی ہے اور ہی ہماری وعوت ہے کہ ہمیں خالی الذہن ہوکر اللہ اور اس کے رسول کے ارشادات عالیہ کو مرکز فکر بنانا چاہئے اور اس ضمن میں مختلف بمانوں سے حدیث رسول کی مخالفت اور توجیحات کے سمارے نقہ حنی کو ترجیح دینے سے گریز کرنا چاہئے بلکہ اپنی انا اور ضد کو چھوڑ کر صیح حدیث کو بطور مسلک و فدہب اپنالینا چاہئے۔

زیر مطالعہ کتاب "داستان حفیہ" میں مولانا محمد یجیٰ صاحب گوندلوی نے اس نام نماد چالیس رکن کمیٹی کا پوسٹ مارٹم کیاہے ' جس کے ذمہ ماڈرن مقلدین نے یہ ڈیوٹی لگائی ہے کہ انہوں نے فقہی مسائل کو پورے غوروخوض کے بعد مدون کیا تھا گویا حدیث رسول کی مخالفت ان چالیس علاء و مجتدین کے کھاتے میں ڈالنے کی کوشش کی گئی ہے۔ مولانا گوندلوی نے بدلائل یہ خابت کیا ہے کہ یہ کمیٹی صرف کوشش کی گئی ہے۔ مولانا گوندلوی نے بدلائل یہ خابت کیا ہے کہ یہ کمیٹی صرف کاغذی کاروائی ' کمل طور پر فرضی اور نام نماد ہے۔ ان چالیس میں کئی ایسے بررکوں کا نام اس کمیٹی میں شامل کیا گیاہے جو کمیٹی بننے کے وقت پیدا ہی نہیں بررکوں کا نام اس کمیٹی میں شامل کیا گیاہے جو کمیٹی بننے کے وقت پیدا ہی نہیں

ہوئے تھے یا شیر خوار شھے۔ یا بالکل کمن بچے تھے۔ بعض ایسے محدثین کا نام بھی کمیٹی میں شامل کیا گیا ہے جو ذہتی ہور پر فقہ حفیہ کے سخت مخالف تھے۔ مولانا ایک ماہر سرجن کی حقیت سے اس اپریشن میں کس حد تک کامیاب ہوتے ہیں آپ کتاب کے مطالعہ سے بخوبی اندازہ لگا لیس کے بسرطال ان کی یہ کاوش قابل ستائش ہے کہ وہ مریض کو تزیتا دیکھ کر آیک انہ کیلئے بھی برداشت نہیں کر پائے ان کی دلی خواش ہے کہ مقلدین آپس میں او جھڑ کر' گالی گلوچ کرنے' قبروں میں ان کی دلی خواش ہے کہ مقلدین آپس میں او جھڑ کر' گالی گلوچ کرنے' قبروں میں پنچ ہوئے بزرگوں کے متعلق بازاری زبان استعال کرنے اور مردوں کی قبریں اکھاڑنے کے بعد جس نتیجہ کو تتلیم کرنا ہے وہ اس دھینگا مشتی سے پہلے ہی تتلیم کر لیں' حدیث رسول طابعہ کو اس کا جائز مقام دیں' خالی الذہن ہو کر اللہ اور رسول کیں' حدیث رسول طابعہ کو اس کا جائز مقام دیں' خالی الذہن ہو کر اللہ اور رسول کے ارشادات عالیہ کو مرکز فکر بنا لیں۔

آخریں میری دعا ہے کہ اللہ تعالی مولانا محمد یجیٰ صاحب گوندلوی کی پرخلوص محنت کو شرف قبولیت سے نوازیں (آمین)

عطاء الرحن ناظم جامعه محدييه

توحيد آباد شيخوبوره

### بسم الله الرحمٰن الرحيم

# ربثررئيي

الحمدلله الذي هدانا لهذا وماكنا لنهتدى لولا أن هد أنا الله والصلوة والسلام على خير البشر وافضل الامم وعلى آله واصحابه اجمعين وبعد کچھ عرصہ سے قیاس جلی کو حدیث صحیح پر مقدم رکھنے والوں نے پاسبان دین اور محافظین اسلام کو طرح طرح کے الزامات دینے میں شدت افتیار کر لی ہے ان کی بوری سعی اور کوشش میں ہے کہ محدثین کرام کو جس طرح بھی ہو سکے بدنام كيا جائے اور ان برعدم تفقه كاطعن لكاكر ان كى عظمت كو داغدار كيا جائے۔ اس سلسلہ کا عربی اور اردو زبان میں کافی لٹریچر ہمارے نمامنے موجود ہے۔ جس میں تانيب كوثرى ، زبى داستانين مدايه علاء كي عدالت من تاريخ الفقه از صارم اور امام ابو حنیفہ کی سوان کے اور ان کے فضائل میں لکھی گئی بہت سی کتابیں جن میں سیرت نعمان مقام ابو حنیفه اور مقدمه انوار الباری نام نهاد شرح بخاری اور الکلام المحكم بين- ان كتابوں كا طرز بيان اور طريق تحرير أكرچه ايك دوسرے سے مختلف ہے گر مقصد تمام کا ایک ہی ہے کہ محدثین کرام پر جس طریقہ سے بھی الزامات عائد کئے جا سکتے ہیں خواہ وہ الزامات جھوٹ اور دجل موں عائد کر دینے جاہئیں۔ تانیب کوثری کی تو باے ہی کیا اس کے مولف کے نزدیک تو تمام ائمہ محدثین عظام بشمول امام مالک شافعی اور احمد بن حنبل بصیرت سے بہرہ میں کوثری صاحب کا قلم تو اتنا بے باک اٹھا ہے کہ ان کے نزدیک تو برے برے محدثین حضرات و تر کا معنی اور مفہوم سمجھنے سے قاصر رہے ہیں۔ یا پھران محدثین میں ائمہ احناف کے بارہ میں اتنا حسد اور تعصب رہا ہے کہ جس سے ان کی معاذ اللہ عقلیں مفلوج ہو کر رہی گئی ہیں۔ یہ لوگ تو کوٹری صاحب کی نگاہ میں محض کور چیشی کے مرض میں جتلا ہیں۔ انہیں تو سوائے الفاظ کے رشنے کے اور کوئی شغل ہی نہیں تھا۔ اسی

طرح ایک نامور خفی اٹھے انہوں نے نہر ہی داستانیں کے نام پر کئی جلدوں میں کتلب لکھ دی۔ جس میں انہوں نے یہاں غلط واقعات کو نشانہ بنانا تھا عمدا صحیح بخاری (جو اصح الکتب بعد کتاب اللہ ہے) کو نشانہ بھی بنا لیا اور تفقہ کے یہ نام نهاد ٹھیکیدار صحیح بخاری کی ایک صحیح حدیث کو نہ سمجھنے کی وجہ سے یا عمدا بدنام كرنے اور اس كى حيثيت كو گرانے كے لئے بيہ الزام دھر دیا ہے كہ بخارى تو وجودیت کی تعلیم دی ہے لین منبع شرک ہے۔ (سبحانک هذ ا بهتان عظیم) اور ایک صاحب اٹھے جنہیں غالبا جھوٹ لکھنے میں پوری پر بکٹس اور مہارت ہے فرما دیا که امام بخاری تو زبردست مدلس تھے ان میں بھی تفقه نہیں تھا اور پھر صیح بخاری کے اوپر بچیس اعتراض جڑ دیئے جو تمام کے تمام خود معترض کی نااہلی کی سند ہیں۔ اس طرح انہیں حضرات میں سے ایک صاحب تو صحیح بخاری کے متعلق اتنا برسے کہ اللہ کی بناہ۔ فرمایا اس میں باتفاق محدثین ای (۸۰) احادیث ضعینی ہیں۔ حالانکہ اس اتفاق کا دعویٰ اتنا بڑا جھوٹ ہے کہ دن کو رات کہنے کے مترادف ہے۔ مقصدیہ ہے کہ جب صحت کے اعتبار سے کتب مدیث میں سب سے نمایاں کتاب لعنی بخاری شریف میں اتنے عیوب پائے جاتے ہیں جو اس کی صحت کو مشکوک کر ویتے ہیں تو باقی حدیث کی کتابیں کسی عام قاری کے لئے اعتاد اور اعتبار کا سرمایہ کیسے ہو سکتی ہیں؟ عام آدمی جب ازخود سمی حدیث پر عمل کرے گاتو ایسے سوائے گراہی کے اور کچھ حاصل نہیں ہو گا۔

پھر ان معتمر اور معتمد کتابوں کو پاپیہ اعتبار سے گرانے کے لئے یہ شوشہ بھی چھوڑا گیا ہے کہ ان کتابوں میں تو اختلاف بہت ہے لازا عمل کرنے والا کس پر عمل کرے۔ حضرت شاہ ولی اللہ کا اللہ بھلا کرے انہوں نے حجتہ اللہ میں اس شوشہ کو لغو اور باطل ثابت کیا اور دعویٰ کیا کہ دو صحیح احادیث میں قطعاً کوئی تعارض اور اختلاف نہیں ہے یہ تو سمجھنے والے کی ناسمجھی اور عدم فراست کا نتیجہ ہے۔ مزید اختلاف نہیں ہے یہ تو سمجھنے والے کی ناسمجھی اور عدم فراست کا نتیجہ ہے۔ مزید فراست کا نتیجہ ہے۔ مزید

کر کے وکھا تا ہوں۔

پر ایک شوشہ یہ بھی چھوڑا ہے کہ بعض مسئے منسوخ ہو چکے ہیں گر حدیث کی کتابوں میں ان کے بارہ میں بھی روایات ہیں۔ لنذا حدیث کی کتابوں پر جب عای عمل کرے گا تو اسے یہ خدشہ لاحق رہے گا کہ وہ منسوخ پر تو عمل نہیں کر رہا۔ اللہ رحمت کرے محدثین کرام پر انہوں نے اپنی کتابوں میں منسوخ شدہ روایات کی پوری پوری تحقیق کر دی کہ اب ایسی روایات کے بارہ میں کوئی ابہام بیق نہیں۔ عالم تو عالم رہے ایک عام آدمی جو ذبی لگاؤ رکھتا ہے وہ بھی منسوخ شدہ مسائل سے پوری طرح واقف ہے۔ دو سری جانب اس کے برعکس یہ ڈھنڈورا پیٹا گیا کہ فقہ کی کتابیں بڑی تحقیق کے ساتھ لکھی گئ ہیں ان کے ایک ایک مسئلہ پر فقہاء نے محنت شاقہ سے کام لیا ہے اور اسلامی فقہ کا ایک پورا ڈھانچہ تیار کر کے عمل کرنے والوں کے ہاتھ میں تھا دیا ہے کہ اب وہ ان کتابوں پر بلا تیار کر کے عمل کرنے والوں کے ہاتھ میں تھا دیا ہے کہ اب وہ ان کتابوں پر بلا خوف و خطر عمل کریں۔ کیونکہ فقہ کی ترتیب و تدوین میں بہت سے علماء جو اس وقت کے مجتد اور بڑے فقہ کی ترتیب و تدوین میں بہت سے علماء جو اس کہ ہے۔ جس کی تفصیل ہے ہے کہ

امام ابو حنیفہ ؓ نے اپنے چار ہزار شاگردوں میں سے صرف چالیس شاگردوں کا استخاب کیا جنہوں نے پورے تمیں سال لیعنی ۱۲اھ سے لے کر ۱۵۱ھ تک تدوین فقہ میں حصہ لیا اور ایک الیا مجموعہ تیار کیا ہے جو اپنی عمرگی میں بے مثل اور بے نظیرہے۔

ہم کہتے ہیں جیسا انہوں نے محدثین کرام پر ناجائز طعن کئے 'غلط الزام لگائے اور ان پاک بازوں کو بدنام کرنے کے لئے طرح طرح کے جھوٹ اور حیلے تراشے ایسے ہی انہوں نے حفی قول و اقوال کی اہمیت کو اجاگر کرنے کے لئے بردے زبردست پرد پیگنڈہ سے کام لیا اور یہ آج تک جاری ہے۔ کہ امام ابو حنیفہ نے فقہ کی تدوین کے لیے علاء کی ایک سمیٹی بنائی تھی جس نے فقہ کو مدون کیا گر حقیقت

یہ ہے کہ نہ تو امام ابو صنیفہ یے کوئی الی کمیٹی بنائی جنہوں نے تدوین فقہ کا کام کیا ہو اور نہ ہی امام صاحب نے کوئی فقہ کی تدوین کرائی۔ فرضی کمیٹی کا محض جھوٹ ہونا تو اس سے بھی واضح ہے کہ امام صاحب نے جن چالیس حصرات کو تدوین کے لئے جمع کیا تھا ان میں تو کچھ کمیٹی کی تشکیل کے وقت پیدا نہیں ہوئے تھے اور کچھ ابھی دودھ پینے کی مدت میں تھے اور کچھ بانچ سال تک کے بچے تھے گویا کہ ان حضرات نے ان چالیس مجتدین اور فقہاء کی جو فہرست پیش کی ہے ان میں سے صاحب دویا تین کے باق کوئی بھی کمیٹی کی تشکیل کے وقت سن بلوغت کو نہیں پنچا سال کے دویت سن بلوغت کو نہیں پنچا سالے دویا تین کے باق کوئی بھی کمیٹی کی تشکیل کے وقت سن بلوغت کو نہیں پنچا تھا۔ مجتد ہونا تو بہت بعد کی بات ہے۔ اور پھر تعجب کی بیاب ہے کہ ان چالیس مجتدین میں سے نصف سے زائد کذاب ' مشم' مجروح' متروک اور ضعیف ہیں چند ایک ثقہ ہیں گروہ امام صاحب کے زیردست مخالف تھے۔

محدثین کے خلاف ان حضرات کی روش دیکھ کر خیال پیدا ہوا کہ ان کے بھیلائے ہوئے جھوٹ اور الزامات کو طشت از بام کرنا چاہئے تو اس کے لئے دو رابیں متعین کی گئیں۔ اولا تو ان کی فقہ ساز کمیٹی کے حالات سامنے لانا چاہئے اور خانیا محدثین کرام پر ان کے عاکد کردہ الزامات کی قلعی کھولنی چاہئے۔ زیر نظر کتاب میں احناف کی فقہ ساز کمیٹی پر گفتگو ہے ہر رکن کے حالات کو ہم نے مخلف زاویوں سے بیان کیا ہے اور اس کتاب کی ترتیب ہم نے حدف حتی پر رکمی ہے ناکہ کسی بھی رکن کا تعارف ملاحظہ کرنے میں دفت پیش نہ آئے۔ ہاں حضرت لام مالحب کے حالات کو فقہ ساز کمیٹی کے سربراہ ہونے کی حیثیت سے پہلے بیان کیا ساحب کے حالات کو فقہ ساز کمیٹی کے سربراہ ہونے کی حیثیت سے پہلے بیان کیا ہے۔ راقم نے اس کتاب عظیم الممنفعت کا نام ''داستان حنفیہ'' تبویز کیا ہے۔ ساتھ میں بھی کھی کام کیا ہے جن میں مولانا ہی موانا کرم الدین سلفی' مولانا فیض عالم صدیقی رحمتہ اللہ عبرالعزیز رحیم آبادی' مولانا کرم الدین سلفی' مولانا فیض عالم صدیقی رحمتہ اللہ علیہم المعین نمایاں ہیں گر ان کا کام بہت اختصار کے ساتھ تھا اس موضوع پر سب علیہم المعین نمایاں ہیں گر ان کا کام بہت اختصار کے ساتھ تھا اس موضوع پر سب علیہم المعین نمایاں ہیں گر ان کا کام بہت اختصار کے ساتھ تھا اس موضوع پر سب علیہم المعین نمایاں ہیں گر ان کا کام بہت اختصار کے ساتھ تھا اس موضوع پر سب علیہ تو زیادہ تفصیل کام علامہ رئیس احمد ندوی نے کیا ہے اور کام کا حق اوا کیا ہے نیادہ تفصیل کام علامہ رئیس احمد ندوی نے کیا ہے اور کام کا حق اوا کیا ہے نیادہ تا دور کام کا حق اوا کیا ہے۔

تخفیق کے مہوں سے احناف کے بلند دعووں کو مٹی میں ملا دیا ہے۔ گر وہ کافی طویل اور زیادہ علمی مرائی والا ہے جس سے عام آدمی استفادہ نہیں کر سکتا۔

حوالہ جات کی مراجعت اور تحقیق و تخریج تمام اصل کتابوں سے کی ہے گر جو راقم کے پاس نہ تھیں ان کے حوالہ جات اللمحات سے لئے ہیں جو اس معالمہ میں نمایت قابل اعتاد ہے۔

آخر میں فاضل مکرم جناب مولانا المیاز الحن الفرقان ساھووالہ و محمد اکرم شخوبوری کا میں تہد دل سے معکور ہوں کہ انہوں نے پروف ریڈنگ میں راقم کے ساتھ بورا بورا تعاون کیا۔

الله كريم سے دعا ہے كہ اس كتاب كو حق و باطل كا انتياز اور صدق و كذب كى تميز ميں شرف تبوليت سے نوازے۔ ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم

کتبه ابو انس محمر یجیٰ بن محمر یعقوب گوندلوی فاضل جامعه اسلامیه گوجرانواله و متخصص اداره علوم اثریه فیصل آباد-

مدرير جامعه تعليم القرآن والحديث ساهوواله سيالكوث

## يحيل دين

نحمده ونصلى ونسلم على رسوله الكريم- اما بعد- فاعوذ باللّه من الشيطان الرجيم-

اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الاسلام دينا⊜

الله كريم نے اپنے دين كى يحيل حفرت رسول اكرم ملاہيم كے ذريعہ فرما دى۔
دين كے متعلقہ تمام اصول بيان كر ديئے۔ الله تعالى نے اب نہ بى كوئى نيا دين نازل كرنا ہے اور نہ ہى اسلام كى يحيل كے بعد اس كى مخبائش اور ضرورت باقى ہے۔ بد دين اپنے منبح اور طريق كے ساتھ اتنا شفاف اور واضح ہے كہ اس ميں كوئى تاريكى اور ظلمت نہيں ہے۔ رسول اكرم ملاہيم نے اس دين شفاف كے بارہ ميں فرما ديا تھا۔

لیلها کنهارها۔ که اس کی رات میں بھی ایسی روشنی ہے جیسا کہ اس کے دن میں ہے۔

یہ روشی صرف کتاب و سنت کی ہے جس کی نورانی کرنیں پورے عالم کو محیط ہیں اور یکی روشنی کامیابی کی ضانت ہے اور یکی اطبیعوا الله واطبیعوا الرسول ہے باتی جو کچھ بھی ہے نہ وہ کامیابی کی کلید ہے اور نہ ہی ضامن۔ جو بھی اس اصول پر چلا وہ منزل مقصود کو پنچا۔ فقد فاز فوزا مظیما۔

## صحابه كرام كاطريق

یں وجہ ہے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین بھیشہ اسی چشمہ صافی سے سیراب ہوئے وہ خود کو بھی بھی کتاب و سنت کے مقابل اور معارض پیش نہ کرتے ان کے ہاں زندگی کا سب سے برا مقصد کتاب و سنت کا اتباع تھا چنانچہ وہ کتاب و

سنت کے مقابلہ میں بھی اپنی رائے پیش نہ کرتے اگر بہ تقاضائے بشریت کسی موقعہ پر کتاب و سنت کے خلاف کوئی عمل سرزد ہو گیا تو علم ہونے پر اپنے کئے پر ندامت اٹھاتے اور کتاب و سنت کی طرف رجوع کرتے۔ حضرت ابر بکر صدیق والله کا اس بارہ میں طریق بہت واضح تھا جیسا کہ میمون بن محران فرماتے ہیں۔

جب حضرت ابو بر کے پاس کوئی مقدمہ آیا تو آپ سب سے پہلے اس کا حل اللہ کی کتاب سے پالیتے تو اس کے اللہ کی کتاب سے پالیتے تو اس کے مطابق فیصلہ صاور فرہا دیتے۔ ورنہ سنت رسول کی طرف رجوع کرتے اگر اس بارہ میں خود سنت کا علم نہ ہو تا تو دیگر صحابہ کرام سے پوچھتے۔ جب کسی صحابی سے بھی اس بارہ میں سنت کا علم ہو جاتا تو اللہ کا شکر بجا لاتے اور فرماتے اللہ تعالی نے ہم میں ایسے لوگ پیدا کئے ہیں جو اس کے دین کے محافظ ہیں۔ اگر بالفرض سنت کا علم میں ایسے لوگ پیدا کئے ہیں جو اس کے دین کے محافظ ہیں۔ اگر بالفرض سنت کا علم کسی نہ ہو تا تو پھر صحابہ کرام سے مشورہ کرتے اور جس امریر وہ متنق ہو جاتے اس کے مطابق فیصلہ کر دیتے۔ (داری ص ۵۳ ج ۱)

اور میں طریق دیگر خلفاء راشدین کا تھا جس کی تفصیل امام ابن القیم نے اعلام المو تعین میں اور راقم نے مقلدین ائمہ کی عدالت میں بیان کی ہے۔

## قیاس سے نفرت

محابہ کرام کا طریق چونکہ خالص کتاب و سنت کا تھا جس کی وجہ سے ان کو قایس سے سخت نفرت تھی۔ حضرت ابو بکر صدیق رہائے فرماتے ہیں۔

ای ارض تقلنی وای سماء تظلنی ان قلت فی ایة من کتاب الله برای وبما لا اعلم

جب میں کسی آیت کی تفیرانی رائے سے کروں تو بناؤ مجھے کون سی زمین انھائے گی اور کون سا آسان مجھ پر سایہ گئن ہو گا' کتنے واضح الفاظ سے حضرت ابو بکر صدیق واللہ نے دائے اور قیاس سے نفرت کا اظہار فرمایا۔ اسی طرح حضرت

عمر بن خطاب واللح فرماتے ہیں۔

السنة ما سنه الله ورسوله ولا تجعلوا خطا الرائى سنة للامة

سنت تو وبی ہے جس کو اللہ اور رسول نے سنت قرار دیا تم غلط رائے کو امت کے لئے سنت نہ بناؤ۔

حفرت علی واقعہ فرماتے ہیں۔

لوكان الدين بالراى لكان اسفل الخف اولى بالمسح من اعلاه وقد رايت رسول الله يمسح على ظاهر خفيه (ابوداور)

اگر دین کی بنیاد رائے اور قیاس پر ہوتی تو موزوں پر مسح اوپر کی بجائے مجل جانب زیادہ مناسب ہو تا۔

حفرت عبدالله بن عمر حضرت جابر بن زید سے فرماتے ہیں۔

انک من فقهاء البصرة فلا تفت الا بقران ناطق او سنة ماضية فان فعلت غير ذلک هلکت واهلکت (داری ص ۵۳ ج۱)

آپ بھرہ کے فقہاء میں سے ہیں۔ جب بھی فتویٰ دیں تو قرآن ناطق اور سنت ماضیہ سے دیں اگر کتاب و سنت کے علاوہ (قیاس سے) فتویٰ دیا تو خود بھی ہلاک ہو گے اور جو ان یر عمل کریں گے وہ بھی ہلاک ہوں گے۔

یہ وہ صحابہ کرام کا منبج اور طریق صافی تھا جس میں کوئی گدلا بن نہیں تھا بلکہ وہ کتاب و سنت کے بجائے قیاس و آراء کو اپنانے والوں کو ہلاکت والے گروانتے تھے۔

## تابعین کا طریق

اور یمی تابعین کرام کا طریق تھا کہ وہ کتاب و سنت کے نصوص کو حرف آخر سمجھتے تھے قیاس و آراء کے سخت کالف تھے بلکہ اسے بول و براز سے بھی زیادہ گرا ہوا جانتے تھے جس کی تفصیل ہم نے مقلدین آئمہ کی عدالت میں بیان کی ہے وہال سے ملاحظہ فرمالیجئے۔

## قياس كا اسلام ميں دخول

صحابہ کرام کے آخری دور میں اسلامی مملکت کی حدود بہت زیادہ تھیل چکی تھیں۔ عرب کے علاوہ قرب و جوار کے عجمی ممالک بھی مسلمانوں کے زیر نگیں آگئے تھے اور نئے نئے لوگ اسلام میں داخل ہو رہے تھے جن کا فکر وہ نہ تھا جو عربی مسلمانوں کا تھا اور پھریہ ہوا کہ بنو امیہ کی حکومت کمزور پڑنے پر طرح طرح کے فتوں نے سراٹھایا یہال سیاسی شورش برپا تھی وہاں بعض حضرات نے موقعہ کو غنیمت سمجھ کر ذہبی ارتعاش بھی پیدا کر دیا اور نئی نئی بدعات کا آغاز ہونا شروع ہوا یہ ذہبی بدعات عقل و آراء اور قیاس کے بل ہوتے پر ایجاد ہو رہی تھیں جس سے اسلام میں بدعات کے ساتھ قیاس و آراء کا بھی شہرہ ہو گیا گر صحابہ کرام اور تا العین عظام نے ایس خرافات کو دباکر رکھا جب تابعین عظام کا دور ختم ہوا تو ان بدعات نے پھر سراٹھالیا۔ ان بدعات کا مرکز ارض عراق تھی۔

### کوفہ کی حالت

کوفہ جب سے بنا ہے اس وقت سے وہاں فتوں نے جگہ پائی بلکہ ہر فتنے کا تعلق کوفہ یا پھر عراق سے رہا ہے اسلام میں رائے اور قیاس کا داخل ہونا بھی ایک بہت بردا فتنہ تھا للذا رائے نے بھی اپنا مرکز کوفہ کو بنایا۔

#### اصحاب الرائے اور اصحاب الحدیث

قیاس کے اسلام میں داخل ہونے کے بعد عراق کے بعض علاء اس کے دلدادہ ہوئے انہوں نے کثرت سے قیاس اور رائے کو استعال کیا جس کی وجہ ان میں آثار کی کمی اور روایات کی قلت تھی۔ پھر پچھ ماحول اور فضا کا بھی اثر تھا کہ وہ لوگ صحابہ کرام کے صاف تھرے منہج اور راستہ کو چھوڑ کر قیاس و آراء کی طرف مائل ہوئے جس کی تفصیل فلفہ تاریخ کے امام ابن خلدون اور حضرت شاہ

ولی اللہ نے بیان فرمائی ہے۔ ابن خلدون فرماتے ہیں۔

نقہ کی تقسیم دو طریقہ پر ہو گئی۔ اہل عراق الرائے اور قیاس والے تھے اور اہل جہاز اہل حدیث کم تھی تو انہوں نے اہل جہاز اہل حدیث کم تھی تو انہوں نے کشرت سے قیاس کا استعال کیا اور اس کے استعال میں ممارت حاصل کی جس کی وجہ سے ان کا نام ہی رائے والے پڑ گیا اس گروہ کے سردار ابو حنیفہ اور ان کے جہ شاگرد تھے۔ اور اہل حجاز (اہل حدیث) کے امام مالک' امام شافعی اور ان کے بعد کے (محدثین تھے) (مقدمہ ابن خلدون)

علامہ ابن خلدون سے پہلے جن حفرات نے فقہاء کوفہ اور عراق کا تذکرہ کیا ہے (باخراج محدثین) ان کو بھی اہل الرای سے ہی تجیر کیا ہے۔ امام جمہ بن نفر مروزی جنہوں نے اختلاف العلماء پر ایک متند کتاب تحریر فرمائی ہے اور غالبا یہ اس موضوع کی پہلی کتاب ہے اس میں بھی انہوں نے امام صاحب کو اہل الرای کے نام سے ہی تجیر کیا ہے اس طرح امام ترخدی نے جمال بھی خامب کا ذکر کیا ہے تو سوائے ایک جگہ کے جس کا تذکرہ امام و کمع کے ترجمہ میں آئے گا اور کسی جگہ امام صاحب کا نام نہیں لیا اور جمال بھی اہل کوفہ کا ذکر کیا ہے۔ ان کو اہل الرائی کے نام سے ہی تعیر کیا ہے جبکہ امام ثوری جو کوفہ کے رہنے والے تھے ان کا تذکرہ اصحاب الرائے کے علاوہ کیا ہے علامہ شہرستانی فرماتے ہیں۔

اصحاب الراى هم اهل العراق وهم اصحاب ابى حنيفة وانما سموا اصحاب الراى لان اكثر عنايتهم بتحصيل وجه القياس (الملل والنحل ص

عراق اصحاب الرائے تھے اور یہ ابو حنیفہ کے شاگرد اور اصحاب ہیں۔ ان کا نام اصحاب الرائے اس وجہ سے ہے کہ ان کی زیادہ تر کو شش قیاس کے ذریعہ ہوتی ہے۔

امام الهند حضرت شاہ ولی اللہ فرماتے ہیں۔

واشتغالهم بالحديث قليل قديما وحديثا (الانساف ص 22) ان كا مديث كرا ج-

وس سے معلوم ہو گیا ہے کہ احناف کو اہل الرائے اس لئے کہا جاتا ہے کہ ان کا حدیث نبوی سے اشتغال بہت کم تھا اور قیاس اور رائے میں دلچین زیادہ متمی شایر میں وجہ ہے کہ فقہ حنی کی کتابوں میں احادیث نبویہ سے بہت کم استدلال کیا گیا ہے اور اگر کہیں حدیث کا ذکر بھی ہے تو اس کی صحت کا قطعا خیال نہیں رکھا گیا بلکہ جو روایت بھی حنفی اقوال کے مناسب معلوم ہوئی خواہ وہ سخت ضعیف یا موضوع ہی ہو قوله علیه السلام کمه کر درج کر دی۔ جس کا تتیجہ سے نکلا کہ حنفی فقہ کی کتابوں میں کسی روایت کا ہونا اس کی صحت کے لئے ضروری قرار نہیں دیا جاتا محدثین نے تو خیران کتابوں کو اہمیت نہیں دی اس لئے کہ ان میں قال رسول الله ماليكم كے بجائے قال فلان كا تكرار ب مر تعجب اور جيرت كن امریہ ہے کہ خود احناف میں بھی ایسے حضرات جن کا حدیث سے میچھ لگاؤ رہا ہے نے بھی اینے ذہب کی کتابوں میں کسی بھی ورج شدہ روایت کو ساتھیں بند کئے ہوئے سلیم کرنے سے انکار کر دیا ہے اور برملا کما ہے کہ بیر کتابیں حدیث کے معالمه میں قابل استناد اور قابل اعتاد نهیں ہیں مشہور حنفی شارع اور محدث ملاعلی قاری فرماتے ہیں۔

ولا عبرة بنقل النهاية ولا بقية شراح الهداية فانهم ليسوا من المحدثين ولا اسندوا الحديث الى احدمن المخرجين-

(الموضوعات الكبيرص 450)

نمایہ اور حدایہ کی باقی شرحوں میں درج شدہ احادیث کا کوئی اعتبار نہیں اس لئے کہ ان کتابوں کے مولف محدث نہیں تھے اور نہ ہی انہوں نے حدیث کی استاد کسی ایک مخرج (حوالہ اصل) کی طرف کی ہے۔ علامہ عبدالحی لکھنؤی ارقام ہیں۔

فكم من كتاب اعتمد عليه اجلة الفقهاء مملؤة من الاحاديث الموضوعة ولا سيما الفتوى فقد وضح لنا بتوضيح النظر أن اصحابهم وأن كانوا من الكاملين لكنهم في نقل الاخبار من المتساهلين- (النافع الكبير ص

کتنی ہی کتابیں ہیں جن پر ہمارے برئے برئے فقہاء کا اعتماد ہے گر حقیقت میہ ہے کہ وہ کتابیں موضوع او من گھڑت روایات سے بھری ہوئی ہیں۔ خصوصا فتوں کی کتابیں۔ ہمیں گمری اور وسعت نظر کے ساتھ بھی معلوم ہوا ہے کہ ان کے لکھنے والے اگرچہ (فقہ کے فن) میں کال تھے گر حدیث کے نقل کرنے میں بالکل ست اور مساهل تھے۔

نيز

یہ ایسے فقہاء تھے جنہیں صرف فقہی مسائل کے صبط کا بی حصد ملا تھا گر حدیث کی روایت میں اناڑی تھے کسی فتم کی مہارت نہیں رکھتے تھے۔

(مقدمه شرح وقایه ۱۳)

نیز فقہ کی کتابیں فقہی مسائل میں اگر جہ معتبر ہیں اور ان کے لکھنے والے بھی کال اور ماہر فقیہ سے گر حدیث کے نقل میں بالکل قابل اعتماد نہیں ہیں۔ اس لئے ان کی درج کردہ روایات بقینی نہیں ہیں اس لئے کہ ان کتابوں میں درج بہت می احادیث الیمی ہیں جو موضوع اور من گھڑت ہیں۔ (مقدمہ شرح وقالیہ ص ۱۱۳ ملحصا")

نہ کورہ بالا تصریحات سے واضح ہو جاتا ہے کہ اہل الرائے اور اہل الحدیث میں بنیادی فرق ہی ہے کہ اہل الرائے خصوصا فقہ حنفی کے مصنفین اور مولفین صدیث کے بارہ میں ناقابل اعتماد ہیں ان کی کئی کئی جلدول میں ہزاروں صفحات پر مشتمل کتابیں اپنے طقہ میں اس لئے تو قابل اعتماد ہیں کہ ان میں قال فلان صحیح کے مربی اپنے علقہ کے محتقین کے ہاں بھی ناقابل اعتماد ہو جاتی ہیں جب کریہ کتابیں اپنے علقہ کے محتقین کے ہاں بھی ناقابل اعتماد ہو جاتی ہیں جب

## یہ قولہ علیہ السلام کہ کر سمی حدیث کو پیش کرتی ہیں۔ ا**مل حدیث۔ تعریف۔** منہج

الل الرائی کے بالمقائل محدثین کرام کا گروہ تھا جن کا اشتغال فقہ تیاس و رائے کے بجائے صرف کتاب و سنت سے تھا ان کی سوچ کتاب و سنت کے زاویہ میں محدود تھی بلاشبہ یہ لوگ تفقه فی الدین میں ماہر اور کامل تھے گروہ حدیث کی طلب اور جبحو میں رہتے تھے ان کے ہاں شاہراہ عمل خود قرآن و حدیث کا متعین کمدہ تھا۔ ان کی مجالس قال فلان کے بجائے قال رسول اللہ طابیع کی فضاء سے معمور تھیں اور یہ وہی منج اور طریقہ تھا جس پر رسول اللہ طابیع نے صحابہ کرام معمور تھیں اور مید وہی منج اور طریقہ تھا جس پر رسول اللہ طابیع نے صحابہ کرام معمور تھیں اور محابہ کرام معلیہ کرام معمور تھیں اور معابہ کرام معلیہ کرام معمور تھیں داستہ کو لازم پکڑا تھا۔

#### أهل الحديث هموا أهل النبي إن

#### لم يصحبوا نفسه فانفاسهم صحبوا

اہم ابن القیم جماعت اہل حدیث کا تعارف ان الفاظ سے کراتے ہیں۔
اہل حدیث وہ ہیں جو رسول اللہ طابع اور صحابہ کرام کے پیچے قدم بقدم چلتے ہیں اور رسول اللہ طابع کے اسوہ اور عمل صحابہ کے مشکواۃ اور چراغدان سے نور حاصل کرتے ہیں ان کے دلوں میں اللہ کا نازل کروہ دین کسی کی رائے اور قیاس حاصل کرتے ہیں ان کے دلوں میں اللہ کا نازل کروہ دین کسی کی رائے اور قیاس کی تقلید نہیں سے بہت عظمت عزت اور قدر والا ہے۔ وہ کسی کے قول اور قیاس کی تقلید نہیں کرتے۔ جمانوں میں کبی لوگ اچھی تعریف کے مستحق ہیں۔ ان کے بعد میں آنے والوں کی زبان میں بھی سچائی ہے اور ان کے پیچے پھر ایسے لوگ آئے جو دلیل اور قوت استدلال سے واقف سے۔ حق جس جگہ بھی ہو یہ لوگ اس کے ساتھ ہوتے قوت استدلال سے واقف سے۔ حق جس جگہ بھی ہو یہ لوگ اس کے ساتھ ہوتے ہیں۔ جب ان کو دلیل مل جاتی ہے وہ اس کی طرف دوڑ پڑتے ہیں اور جب رسول ہیں۔ جب ان کو دلیل مل جاتی ہے وہ اس کی طرف دوڑ پڑتے ہیں اور جب رسول اللہ طابع کی آواز (حدیث صیح ) ان تک پہنچ جاتی ہے تو یہ فوری اقتداء اور عمل اللہ طابع کی آواز (حدیث صیح ) ان تک پہنچ جاتی ہے تو یہ فوری اقتداء اور عمل کرتے ہیں۔ بس وہ پھردلیل کے مقابلہ میں قائل کو نہیں دیکھتے بلکہ دلیل کو دیکھتے

ہیں کتاب و سنت کے دلائل ان کے سینوں میں کسی بھی بردے سے بردے انسان
کے قول سے زیادہ عظمت والے ہوتے ہیں۔ وہ پھر کسی کے قیاس اور قول کو پیش
نہیں کرتے اور نہ ہی دلائل کو قیاس سے ٹھراتے ہیں۔ (اعلام المو قعین ص م)
واہ۔ سجان اللہ کیما پیارا نہ ہب جس میں قرآن و حدیث کی عظمت اتنی اجاگر
ہے کہ ان کے مقابلہ میں کسی بردے سے بردے انسان کے قول و قیاس کا ذرہ برابر
وزن نہیں۔ یہی وہ فرہب ہے جو کتاب و سنت کے مقابل کسی کی رائے اور قیاس
کو کوئی وقعت نہیں دیتا۔ حق ان کے ساتھ ہے اور یہ حق کے ساتھ ہیں ان کا
منج اور طریق اتنا واضح اور شفاف ہے کہ جس میں شرک و بدعت کی تاریکی اور
ظلمت کا تصور بھی محال ہے۔ کشوا اللہ سواد ہم

## بدنام کرنے کی سازش

گراس پاک باز جماعت کو شروع ہے ہی مصائب کا سامنا کرنا برا ہے اور آئ تک ہے۔ ان کو طرح طرح کے الزام دے کر بدنام کرنے کی سازشیں کی گئیں۔ الل حدیث کے خلاف موجودہ احباب کا تو تذکرہ ہی کیا قدیم ہی سے اہل الرای نے محد ثین کو بدنام کرنے کی پوری ٹھانی ہے اور ان کی طرف ایسے غلط مسائل منسوب کئے گئے کہ جنہیں عوام من کر ان سے نفرت کریں جس کی مثالیں اوراق آریخ کی زینت بنی ہوئی ہیں۔ اپنے موقف کی وضاحت اور دلیل کے لئے صرف ایک مثال عرض کئے دیتا ہوں۔ احناف کے شیوخ و اکابر سے لئے کر اصاغر تک تمام ہی الم بخاری کی طرف ایک فتوی کا انتساب کرتے چلے آرہے ہیں اکابر میں تو ابو کبیر فقیہ بخاری کی طرف ایک فتوی کا انتساب کرتے چلے آرہے ہیں اکابر میں تو ابو کبیر فقیہ نے اس فتوے کو دریافت ہی نہیں بلکہ ایجاد کیا تھا اور اصاغر میں تو اسے ہیں کہ بقول ان

الم بخاری ؓ نے فتوی دیا تھا کہ اگر دو بچے کسی بمری کا دودھ (مدت رضاعت

میں پی لیں) تو رضاعت ثابت ہو جاتی ہے۔ (حدائق حنیہ الفضل الموہی ص اس)
معاذ اللہ امام بخاری نے ایبا فتوی دیا ہو۔ وہ امام جس کی فقاہت کا شہرہ عالم
اسلام میں ہے جس کی ثقاہت کا اوازہ پوری اسلام دنیا میں ہے جن کے علم و فضل
پر اپنے تو اپنے رہے برگانے بھی اعتراف کے بغیرنہ رہ سکے۔ جو فقیہ ہی نہیں سے
بلکہ فقیہ کر سے قرآن کریم کے بعد صحح بخاری کے پایہ کی کتاب نہ دنیا میں موجود
ہو اور نہ ہی ممکن ہے کہ ایبا وجود رکھنے والی کتاب قیامت کی دیواروں تک اپنا
وجود پیش کر سکے۔ گران احباب نے تو اس امام پر بھی جھوٹ باندھ دیا جس نے
وین کے تحفظ میں ایبا کارنامہ انجام دیا جس کی مثال پیش کرنے سے آج پورا عالم
اسلام قاصر ہے۔ بھلا ایبا محدث جو امیر المحدثین فی الحدیث ہو اور افقہ الفقہاء ہو
انتاگرا فتوی دے سکتا ہے۔ سبحانک ھذا بھتان عظیم

متذکرہ واقعہ کو امام بخاری کی طرف منسوب کرنے کا مقصد دراصل اس پروپیگنڈہ کو تقویت پنچانا تھا کہ محدثین میں تفقہ ہو یا تو امام بخاری بحری کے دودھ سے رضاعت ثابت نہ کرتے۔ حفاظت حدیث کے سلسلہ میں تو محدثین کرام کے جان فشا کارناموں کو بیہ لوگ دھندلا نہیں کر سکتے سے لازا انہوں نے محدثین کرام کو بدنام کرنے کے لئے اس ذاویہ سے پروپیگنڈہ شروع کر دیا جس سے لوگوں کی نظروں میں یہ جائل ٹھریں کہ ان میں تفقہ نہیں ہے۔ اس کے لئے امام اعمش کی طرف منسوب اور ضعیف قول کہ محدثین تو صرف پنساری ہیں عطار تو فقماء ہیں کو بنیاد بنایا۔ حالانکہ امام اعمش کی ساری زندگی محدثانہ طرز عمل کی شاہکار ہے آگر وہ اس طرز عمل کو صرف پنسار کی حد تک سیجھتے ہوتے تو وہ خود شاہکار ہے آگر وہ اس طرز عمل کو صرف پنسار کی حد تک سیجھتے ہوتے تو وہ خود اس میدان میں اپنی زندگی صرف نہ کرتے۔

محدثین کی نقابت تو ان کی کتابوں سے ظاہر ہے۔ ہر حدیث پر فقہی باب یا ایک حدیث سے مختلف مسائل کا استنباط۔ آپ صحیح بخاری کو ہی لیجئے امام بخاری نے بعض احادیث پر بیس بیس باب باندھے ہیں کیونکہ امام صاحب کا تنفقہ اتنا

وسیع ہے کہ بیا اوقات وہ ایک حدیث سے بیں سے زیادہ مسائل کے استناط پر قدرت اور مهارت رکھتے تھے۔ اس کے مقابل آپ فقہ کی کتابیں اٹھا کر دیکھ لیں۔ جن میں قال فلاں و قال فلاں کے سوا آپ کو کچھ نظر نہیں آئے گا اور پھر فقاہت بھی ایس کہ جس کو عام انسان کی عقل بھی تنلیم کرنے کو تیار نہیں۔ آپ ہتائے کہ اس مسائل میں کون سی فقاہت ہے کہ اگر محرمات سے نکاح کیا جائے اور نکاح كرنے والے كو علم بھى ہو كه بيه عورت جس سے ميں نكاح كر رہا ہوں مجھ پر حرام ہے پھر دہ نکاح کرنے کے بعد اس سے وطی بھی کر لے۔ تو اس پر حد نہیں۔ لواطت کرنے والے پر صرف تعزیر ہے حد نہیں۔ چور اگر چوری کا انکار کر دے در آنحا لیکہ اس سے مسروقہ مال برآمہ بھی ہو جائے تو اس پر قطع نہیں ہو گا۔ مردہ عورت سے بد فعلی کرنے والے پر حد نہیں۔ اگر جوان عورت نابالغ بیج سے زنا کرے تو اس پر حد منہیں۔ اس طرح جوان مرد نابالغ بچی سے بد فعلی کرے تو حد سے چھوٹ ہے۔ گھر میں کام کاج کے لئے رکھی ہوئی نوکرانی سے زنا کرے تو حد نہیں۔ امام کی اہلیت کی شرائط میں سر کا برا ہونا۔ عضو کا چھوٹا ہونا۔ امام کی بیوی کا مقتربوں کی بیوی سے حسین ہونا آخر ان میں کون سی فقاہت ہے اور الیی فقاہت کا منبع اور ماخذ کیا کتاب و سنت ہے حاشا و کلا۔ کیا عطاری اسے کہتے ہیں کہ مرض کچھ ہو اور علاج کچھ۔ فقاہت کا صحیح نمونہ محدثین کرام نے پیش کیا جن کے سامنے صحیح احادیث اور آثار صحابہ کا ایک ذخیرہ موجود تھا۔ بھلا جن کے پاس احادیث و آثار کا کوئی ذخیرہ ہی نہیں تھا۔ محض دماغ سوزی کے اور کوئی دھندہ ہی نہیں تھا ان کی فقاہت کتاب و سنت سے توافقت کا کیسے صحیح نمونہ پیش کر سکتی ہے۔

## محدثين كارسته بهتررسته

یی وجہ ہے کہ مولانا عبدالی لکھنوی جو موجودہ احناف میں بوا مقام رکھتے ہیں انہوں نے اپنی مختر سی عمر میں فقہ حفی کی بردی خدمت کی ہے ان کے سامنے اہل

الرای کا طریق بھی تھا اور محدثین کا بھی پھرانہوں نے دونوں طریقوں کو پر کھا جانچا اور بالا خراس نتیجہ پر پنچے کہ فرماتے ہیں۔

من نظر بنظر الانصاف وغاص فى بحار الفقه والاصول مجتنبا عن الاعتساف يعلم علما يقينيا ان اكثر المسائل الفرعية والاصلية التى اختلف العلماء فيها فمذ هب المحد ثين فيها اقوى من مذ اهب غيرهم وانى كلما اشير فى شعب الاختلاف اجد قول المحد ثين فيه قريبا من الانصاف فلله درهم وعليه شكرهم كيف لا وهم ورثة النبى صلى الله عليه وسلم حقا و نواب شرعه صد قا حشرنا الله فى زمرتهم واما تنا فى حبهم وسيرتهم ،

جو محض انساف کی نظرے دیکھے اور تعصب سے بالاتر ہو کر فقہ اور اصول کے سمندر میں غوطہ ذن ہو تو وہ یقینا جان لے گاکہ فروی اور اصلی مسائل جن میں علماء کرام نے اختلاف کیا ہے ان میں تمام سے ذیادہ صحیح اور قوی فرہب محدثین کا ہے۔ میں نے جب بھی مختلف فیہ مسائل میں تحقیق کی ہے تو مجھے محدثین کا ہے۔ میں نے جب بھی مختلف فیہ مسائل میں تحقیق کی ہے تو مجھے محدثین کا فرہب ہی قرین انساف نظر آیا ہے۔ محدثین تو لائق تعریف ہیں اور یہ تو لللہ کے شکریہ کے حقدار ہیں۔ یہ ایسے کیوں نہ ہوں جب کہ صحیح معنوں میں بی رسول اللہ ملاہیم کے وارث ہیں اور آپ کی شریعت کے سچائی میں نائب ہیں۔ اللہ تعالی مارا خاتمہ اس جماعت سے کرے اور جمیں ان کی محبت اور سیرت پر فوت کے۔ (امام الکلام ص ۲۱۱)

آپ بہلے ملاحظہ فرما بچلے ہیں کہ مولانا لکھنوی صاحب نے فقہ کی کتابوں کے بارہ میں کیا تاثر ات بیان فرمائے ہیں کہ حدیث کے سلسلہ میں ان کتابوں کو ناقابل اعتاد قرار دیا ہے اور میں تشلیم کیا ہے کہ ان کتابوں میں موضوع اور من گھڑت روایات موجود ہیں۔ وہ اس لئے کہ ان کتابوں کے لکھنے والے ایسے فقہاء تھے جو علم حدیث سے کورے تھے نہ ہی حدیث ان کی لائن اور صنعت تھی انہیں تو غرض علم حدیث سے کورے تھے نہ ہی حدیث ان کی لائن اور صنعت تھی انہیں تو غرض

صرف اپنے ائمہ کے اقوال سے تھی۔ جس کی وجہ سے وہ اس اصلی مافذ سے محروم رہے اس کے برعکس جن کے خلاف عدم تفقه کا ایک سازش کے تحت پردپیگنڈہ کیا جا رہا ہے ان کا طریق کتا محفوظ اور صحیح ہے کہ اختلافی مسائل میں جس نے بھی تعصب سے بالاتر ہو کر تحقیق کی وہ مسلک المحدیث کا گرویدہ ہوگیا۔ مولانا لکھنؤی صاحب کی ذبان سے یہ شمادت احناف کے لئے لمحہ فکریہ ہے کہ وہ بھی اگر مسائل کی تحقیق تعصب سے بالاتر ہو کر کریں تو انشاء اللہ مسلک محدثین رائل حدیث کی صداقت اور عظمت ان پر روز روشن کی طرح عیاں ہوگی۔

## تستميثي كأقيام

فقہ حنی علی اور اصولی میدان میں ہر موقعہ پر محدثین کرام کے سامنے شکست ریز ہوتی رہی ہے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ اس فقہ کے مسائل قیاسی ہونے کے علاوہ بعض دفعہ ایسے بھی ہوتے تھے جن کا وقوع ابھی نہیں ہوا تھا اور بعض تو ایسے ہیں جو شاید قیامت تک وقوع پذیر نہ ہول وہ اس لئے کہ فقماء حضرات کے سامنے ایک مسئلہ آیا پھر انہوں نے اس پر فروع کا انتخراج شروع کر دیا جس کے سامنے ایک مسئلہ آیا پھر انہوں نے اس پر فروع کا انتخراج شروع کر دیا جس کے نتیجہ میں ہزاروں مسائل ایسے صفحہ قرطاس پر رقم ہوئے جن کا سردست کوئی فائدہ نہیں تھا گر فقماء نے ان کو اپنے فضائل میں نتھی کرنے کی کوشش کی ہے جیسا کہ صاحب انوار فرماتے ہیں۔

مسائل و نوازل کے وقوع سے پہلے امام صاحب نے ان احکام کو کتاب و سنت کی روشنی میں اور ان کی عدم موجودگی میں قیاس سے حل کیا۔ قیس بن رہیج نے امام صاحب کی یہ خصوصیت بیان کی ہے کہ اعلم بھا لم یکن لیخی جو حوادث ابھی وقوع پذیر نہیں ہوئے۔ ان کے متعلقہ احکام کے وہ سب سے بوے عالم شے۔

امام صاحب اور ان کے اصحاب غیروقوع پذیر امور سے متعلق مسائل پر غور

و خوض کر کے مدون کرتے تھے۔

بانی فقہ حنقی کا نظریہ تھا کہ غیروقوع پذیر امور سے متعلق فرضی مسائل حل کیئے جائیں۔ یہ چیزیں امام صاحب اور ان کی فقہ کی خصوصیت و فضیلت ہے۔

(مقدمہ انوار ص ۱۵۵ ۱۵۹ میں ۱۹۵ (مقدمہ انوار ص ۱۵۵ ۱۵۹ میں با

ظاہر ہے کہ ایسے فرضی مسائل میں دماغ سوزی پر انحصار اور اعمّاہ ہو تا ہے جس کی بنیاد درستی کے بجائے غلطی پر ممکن ہوتی ہے حالانکہ محدثین کرام اور خصوصا حضرات صحابہ کرام ایسے مسائل کو جو ابھی پید انہیں ہوئے تھے۔ ان پر گفتگو اور فتویٰ بازی کو اچھا نہ سمجھتے تھے بلکہ منع فرمایا کرتے تھے۔

زید منقری فرماتے ہیں ابن عمرکے پاس ایک آدمی آیا تو اس نے ایک مسئلہ دریافت کیا۔ میرے علم میں نہیں کہ وہ مسئلہ کیا تھا تو ابن عمر فرمانے لگے تم اس مسئلہ کے بارہ میں نہ بوچھو جو ابھی پیدا نہیں ہوا میں نے عمر بن خطاب کو سنا یلعن من سئل عمالم یکن۔ (داری ص ۲۷ ج ۱)

وه اس مخص پر لعنت بھیجے تھے جو ایسا مسکلہ پوچھے جو ابھی واقع نہیں ہوا۔

نیز حضرت عمار بن یا سڑے کی نے مسئلہ دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کیا یہ بیش آچکا ہے تو کہنے والے نے کما نہیں۔ تو حضرت عمارؓ نے فرمایا۔

دعونا حتی تکون فاذ اکانت تجشمناها لکم (داری ص ۴۸ ج۱) جمیں چھوڑ دو۔ (جواب نہ دیا) جب یہ مسکلہ پیدا ہو گا تو ہم جواب میں کلف کرلیں گے۔

اس کی تائید امام زهری کے اس اثر سے بھی ہوتی ہے جو انہوں نے حضرت زید بن ثابت ہے بیان کیا ہے جب ان سے کوئی سوال کیا جاتا تو وہ پوچھتے کیا ہے مسئلہ پیدا ہوا ہے اگر پوچھنے والا کہتا جی ہال تو حضرت زید جواب دے دیتے۔ اور اگر کہتا کہ ابھی پیدا نہیں ہوا تو فرماتے۔

ابھی رہنے دو۔ جب یہ پیدا ہو گا (تو اس کا حل بھی نکل آئے گا۔)

(داری ص ۲۸ ج۱)

یہ تھا سحابہ کرام کا صاف اور شفاف منہ کہ وہ مسئلہ کی فرع در فرع بنانے میں تکلف نہیں کرتے اور نہ ہی وہ ایسے مسئلے بیان کرتے اور کرنے کی اجازت دیتے تھے جو ابھی وقوع میں نہیں آئے تھے۔

فقہ خفی میں بقول صاحب انوار ایسے فرضی مسائل کافی حد تک پائے جاتے ہیں جن کا ابھی وقوع نہیں ہوا ظاہر ہے کہ ان کا تعلق کتاب و سنت سے تو نہیں صرف قیاس ہی سے ہے اور قیاس بھی وقت سے پہلے ہوا ہے جو محض ایک خالی خاکہ میں غیر مناسب رنگ بھرنے کے مترادف ہے میں وجہ ہے کہ جو بھی ان اقوال کی شخفیق میں جاتا ہے پھروہ ان اقوال کو ہمیشہ کے لئے خیریاد کمہ دیتا ہے گریہ بات حنی احباب کے لئے ناگوار ہے اس لئے یہاں محدثین کرام کو عدم متفقہ کا الزام دے کر بدنام کرنے کی کوشش کی وہاں یانچویں یا چھٹی صدی ہجری میں انہوں نے یه بروپیگندا بھی شروع کر دیا که نقه حنی ایک دو افراد کی محنت کا متیجه نهیں بلکه امام صاحب نے جار ہزار افراد میں سے صرف جالیس افراد کا انتخاب کیا جو اسلامی علوم یر کامل وسترس رکھتے تھے اور وہ اجتماد کی صفت سے متصف تھے۔ حالانکہ حقیقت اس کے برعکس ہے کہ امام صاحب نے ایس کمیٹی قائم نہیں کی اور نہ ہی ان کے اصحاب میں سے کسی ایک نے ایس سمیٹی اور مجلس کے قیام کا تبھی دعویٰ کیا یہ تو محض ایک پردپیگنڈہ کے تحت اہام صاحب کی وفات کے صدیوں بعد اس مجلس کے وجود کا ڈھنڈورا بیٹا گیا اور آج تک بیٹا جا رہاہے اور زبروسی منوانے کی کوشش کی جارہی ہے کہ امام صاحب نے "واقعتًا" یہ سمیٹی قائم کی تھی۔

تاريخ

یہ سمیٹی کب قائم ہوئی احناف کے اس بارہ میں مختلف اقوال ہیں۔ مولف انوار کہتے ہیں ۱۲ھ میں قائم ہوئی۔ (مقدمہ انوار ص ۱۸ج۲) صارم صاحب فرماتے ہیں الاھ میں قائم ہوئی۔ (تاریخ الفقہ ص ٢٩) مفتی عمیم الاحدان فرماتے ہیں ١٣١ھ كے بعد قائم ہوئی۔

(لحات ص ۲۵ ج ۳)

اس سمیٹی کی دریافت میں جتنی جانفشانی مولف انوار نے کی ہے دو سروں نے نمیں کی۔ خصوصا علامہ شبلی نے تو جلد ہی ہتھیار ڈال دیئے جیسا کہ آگے آرہا ہے۔

#### اہلیت اور شرائط

صارم صاحب فرماتے ہیں۔

امام ابو حنیفہ نے تدوین فقہ کا کام ۱۲ارہ سے اس طرح شروع کیا کہ اپنے تلافدہ سے چالیس اہل کمال کی مجلس بنائی۔ اس جماعت کے ارکان ان تمام علوم و فنون کے ماہر تھے جن کی فقہ و اجتماد کے لئے ضرورت تھی۔ (تاریخ الفقہ ۹۹) صاحب انوار ککھتے ہیں۔

امام صاحب کے ہزاروں شاگردوں میں چالیس ایسے محدثین و فقهاء تھے جن کو اجتماد کا درجہ حاصل تھا۔ (مقدمہ انوار ص 24 ج ۱)

قار ئین کرام آپ اہلیت کے ذکورہ اوصاف اور شرائط کو سامنے رکھئے آگ کہ آسکیں۔ آئندہ اراکین کے تعارف میں یہ آپ کے کام آسکیں۔

#### طريقته كار

بقول احناف تدوین نقد کی یہ کمیٹی مسلسل تمیں سال تک قائم رہی اگرچہ حقائق کی روشنی میں یہ بھی غلط ہے اگر یہ تسلیم کر لیا جائے کہ یہ کمیٹی ۱۲۰ھ کو بن تھی تو پھر بھی علامہ شبلی صاحب کی تحقیق کے مطابق امام صاحب مااھ یا ۱۳۲ھ کو جمیل بھیج دیے گئے تو گویا کہ کمیٹی کی مدت تمیں سال نہیں بلکہ پیچیس یا چھبیں سال نہیں بلکہ پیچیس یا چھبیں سال نہیں بلکہ پیچیس یا جھبیں سال نہیں جا ہے۔ اس کمیٹی کی کارکردگی کے بارہ میں مختلف قتم کی رپورٹیں اور آراء

يں-

صارم صاحب فرماتے ہیں۔

تدوین کا طریقه به تھا که کوئی مسئله پیش کیا جاتا اگر اس پر سب متفق ہو گئے تو فورا صبط تحریر میں آگیا اگر اختلاف ہو گیا تو اس پر آزادانہ بحثیں ہونے لگیں۔ الم صاحب سب کی تقریب س کر فیصلہ تحریر کراتے۔ جب تک تمام اہل مجلس جمع نہ ہو لیتے کام شروع نہیں کیا جاتا تھا ایک مرتبہ امام زفرنے ایک مسلہ میں شام سے بحث شروع کی اس میں ہی صبح ہو گئی صبح ہوتے فیصلہ ہوا۔ ابن مبارک فرماتے ہیں میں ابو حنیفہ کی مجلس میں صبح و شام جایا کر تا تھا ایک بار حیض کے مسئلہ میں گفتگو ہوئی تین دن تک بحثیں ہوتی رہیں تیسرے دن شام کو اللہ اکبر کا نعرو بلند ہوا' لین مسلہ طے ہوا اور اس پر اظہار خوشی کیا گیا۔ امام ابو حثیفہ علماء کو جمع كرتے اور جس پر سب متفق ہو جاتے اس پر عمل كرتے اور جب كوئي استناط كرت تص تو وه بهي بغير اجماع علماء زمان نه لكصد (آرائ الفقه ص ١٠ ملحما") ناظرین کرام سمیٹی کے اس طریق فیصلہ کو سامنے رکھ کر فقہ کی کتابوں ہے اس کا موازنہ کریں تو آپ کو یہ دعویٰ بالکل مهمل اور بے حقیقت نظر آئے گا۔ کیونکه فقه کی تنابول میں کسی ایک مسکله پر استاذ اور دو شاگردوں کا اجماع قلیل اور نادر ہے چہ جائیکہ زمانہ بھر کے مجتندین کے اجماع کا دعویٰ کیا جائے۔ صارم صاحب نے جس ایک مسکلہ کے شخفیق کی مثل دی ہے کہ متواتر تین دن تک حیض کے مسلم پر گفتگو ہوتی رہی تیسرے دن کی شام کو بیہ مسلمہ حل ہوا آج بھی فقہ کی کتابوں میں اس مسلہ پر صرف الم صاحب اور صاحبین کے مابین سترہ اختلافات ہیں باقی ۳۸ اراکین کے اگر اختلافات سامنے ہوں تو پتہ نہیں اختلاف کی کیا صورت ہے۔

مسائل کی تعداد

ان چالیس اراکین نے تمیں سالہ دور میں کتنے مسائل پر ریسرچ اور تحقیق

کی-

صارم صاحب فرماتے ہیں۔

تيره لاكه-

نیز فرماتے ہیں تراسی ہزار جن میں سے اثر تالیس ہزار عبادات میں اور پینتالیس ہزار معاملات میں۔ نیز امام مالک کی زبانی (جو نرا جھوٹ ہے) ساٹھ ہزار۔ (تاریخ الفقہ ص ۵۰)

> مولف انوار فرماتے ہیں۔ لاکھوں مسائل کا انتخراج کیا۔

نیز فرماتے ہیں ساڑھے بارہ لاکھ۔ مسائل کی تدوین اس مجلس سے عمل میں آئی جو بہنزلہ احادیث موقوفہ ہیں اور بحب تحقیق شاہ ولی اللہ (ممکن ہے نسبت جھوٹ ہو) احادیث مرفوعہ کے تھم میں ہے۔ (مقدمہ انوار ص ۸۱ و ۱۲۵)

قار ئين كرام- اب آپ تعداد ميں اختلاف كو ملاحظہ فرمائے- پہلے تيرہ لاكھ-كر صرف لاكھوں كر ساڑھے بارہ لاكھ كر ترائ بزار اور بالاخر بات ساٹھ بزار پر ختم ہوئی- كمان تيرہ لاكھ اور كمال ساٹھ بزار- اس خليج كے اشتے براے پاك كو كون ملائے گا-

کمیٹی کا کام تو آپ کے سامنے ہے جس کے طریق کار سے انجام کار تک ہر جگہ تعارض ہی نہیں بلکہ جھوٹ کی آمیزش بھی ہے جب ایک ایک مسلہ پر ایک دن سے لے کر تین تین دن تک صرف ہوں تو آپ خود ہی ہتاہے مسائل کی اتنی تعداد پر شخیق کیسے ممکن ہو سکتی ہے جبکہ اسلامی سال کے اعتبار سے تمیں سال کے دن بتائیں تو تقریبا ۱۳۵۰ بنتے ہیں آگر تیرہ لاکھ مسائل کو ان لیام پر تقیم کیا جائے تو تقریبا ۱۳۲ مسئلے ہر روز کے بنتے ہیں جبکہ صارم صاحب کا دعویٰ ہے کہ بالوقات ایک ایک مسئلہ پر کئی کئی دن صرف ہو جاتے تھے۔ جس سے اس بالوقات ایک ایک مسئلہ پر کئی کئی دن صرف ہو جاتے تھے۔ جس سے اس افسانوی کمانی کی حقیقت خور بخود عیاں ہو جاتی ہے۔

## اراكين تميثي

علامہ خبلی اور صارم صاحب کو کوشش کے باوجود چالیس ارکان کاعلم نہیں ہو سکا تھا بلکہ انہوں نے صرف ۱۳ اراکین کو دریافت کیا لیعنی نصف سے زائد اراکین ان سے بھی او جھل رہے اور شبلی صاحب تو اس پر اظہار افسوس کرتے چلے گئے فرماتے ہیں۔

ہم ان چالیس مخصول کا مختر تذکرہ لکھنا چاہتے ہیں جو امام صاحب کے ساتھ تدوین فقہ میں شریک تھے لیکن افسوس ہے کہ ہم ان میں سے صرف چند مخصول کے نام معلوم کر سکے۔ (سیرت نعمان ص ۱۹۹۰) اور صاحب انوار فرماتے ہیں۔

امام صاحب کے ساتھ تدوین فقہ کی تاریخی مہم میں شریک ہونے والے چالیس اکابر جمہتدین فقہاء 'محدثین کی تعیین و تلاش اور طالات جمع کرنے میں جمجھے کافی صعوبت اس لئے ہوئی کہ اب تک کسی تصنیف میں کیجا ان کے طالات عیمین و تشخیص کے ساتھ نہیں ملے۔ کتابول میں بھی تلاش بلیغ کی اور موجودہ اکابر اللہ علم سے بھی رجوع کیا گیا گر کہیں سے راہنمائی نہ ہوئی۔

آخر میں فرماتے ہیں۔ اوپر سے نقول میں یہ چیز ملتی ہے کہ امام صاحب نے اپنے بے شار تلافدہ و اصحاب میں سے چالیس افراد منتخب کر کے ان کو تدوین فقہ کے کام پر لگا دیا تھا اللہ کا لاکھ لاکھ شکر ہے کہ مجھے ان سب کی تعیین میں کامیابی ہوئی۔ (مخص) (مقدمہ انوار ص ۱۶ ج ۱)

یہ تو مولف انوار نے اقرار کرئی لیا ہے کہ ان اراکین کا تذکرہ مجھے یکجا نہیں ملا اور نہ ہی بڑے برٹ علماء نے اس کے بارہ میں کوئی راہنمائی کی ہے اب یہ ان چالیس ارکان کا تعارف اور ان کے تعیین میں کامیاب ہوتے ہیں اب آیے دیکھتے یہ اراکین کون تھے جن کی دریافت میں مولف انوار کو کامیابی حاصل ہوئی

- ہے۔ آپ ان ارکان کو چند انواع میں تقیم کر سکتے ہیں۔
- ۔ وہ ارکان جو سمیٹی کے قیام کے وقت ابھی پیدا نہیں ہوئے تھے گر وہ اپنی پیدائش سے پہلے اس علمی سمیٹی کے رکن بن چکے تھے ان کی تعداد آٹھ ہے۔
- ۲- پیدا تو ہو چکے تھے گر نابالغ یا دودھ پیتے بچے تھے۔ ان کی تعداد دس ہے۔
- س۔ بعض ایسے ارکان ہیں جن کا س ولادت نامعلوم ہے ان کی تعداد اشھارہ ہے۔
- م۔ چار ایسے ارکان ہیں جو بالغ تھے گر ان میں سے بھی دو ایسے ہیں جو ہیں جو ہیں سال سے کم عمر کے تھے۔

#### عقائد واعمل

پھرعقائد و اعمال کے لحاظ سے بیہ اراکین مختلف ہیں۔

- ۔ امام صاحب کے ہمنوا تھے گروہ حدیث کے معللہ میں قابل اعتماد نہ تھے۔
  - ۲۔ امام صاحب کے سخت مخالف تھے۔
  - س۔ روایت حدیث میں معترضے گرامام صاحب کے موافق نہ تھے۔
    - سم- روایت حدیث میں ناقابل احتجاج اور ضعیف تھے۔
      - ۵۔ بعض كذاب تھے۔
- آیئے اب ہم تفصیل کے ساتھ ان ارکان کا ترجمہ' عقائد و اعمال اور شرائط کو ملاحظہ کر۔تے ہیں۔ وہاللہ التوفیق۔

# الامام ابوحنيفه

ولارت ۸۰ه وفات ۵۰ه

جو تدوین سمیٹی کے وجود کے قائل ہیں ان تمام کے نزدیک امام ابو حنیفہ اس کے بانی سرپرست اور صدر تھے۔ بقول ان کے اس سمیٹی کی کامیابی کا سرا بھی امام صاحب کے سریر ہے۔

### اسم گرامی و سن ولادت

اسم گرامی نعمان بن ثابت اور کنیت ابوطنیفہ ہے نام کے بجائے کنیت سے زیادہ مشہور ہیں۔ معتبر اور متند روایت کے مطابق ان کی ولادت ۸۰ھ کو ہوئی اور مصاحد میں وفات پائی۔ بچپن کے حالات نامعلوم ہیں اس کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے عام ماحول کے مطابق تعلیم کا آغاز بچپن میں نہیں کیا تھا بلکہ جب آپ عفوان شبک عام ماحول کے مطابق تعلیم کا آغاز بچپن میں نہیں کیا تھا بلکہ جب آپ عفوان شبک تے عام ماحول کے مطابق تعلیم کا کاروبار کرتے تھے بھر اچانک امام شعبی کے شباب میں تھے تو کپڑے اور برازی کا کاروبار کرتے تھے بھر اچانک امام شعبی کے کہنے پر تعلیم کا شوق پیدا ہوا اور بھر تعلیم کی طرف متوجہ ہوئے۔

جس دور میں امام صاحب تعلیم حاصل کر رہے تھے اس وقت حصول علم کے اور دراز کے سفر کرنے پڑتے تھے خصوصا محد ثین کرام کے اسفار اور رطات تو آری اسلامی کا ایک سنہری باب ہے گر امام صاحب نے اس کے لئے زیادہ اسفار نمیں کئے جیسا کہ محد ثین کرام کی عادت تھی بلکہ کوفہ اور اس کے گرد و نواح کے اساتذہ کرام کے سامنے زانوئے تلمذ طے کیا۔ آپ کا حصول تعلیم کا دور ان کے استاذ گرامی قدر امام حملا بن ابی سلیمان کی وفات ۱۳۰ھ تک جاری رہا۔

الم حملوکی وفات کے بعد آپ مند تدریس و افتاء پر جلوہ افروز ہوئے المام حملو سے آپ کا تلمذ اور مصاحبت وس سال رہی اس دوران آپ نے المام حملو سے فقہ پڑھی۔ (مقدمہ انوار ص ۴۰ ج ۱)

للم صاحب کی جانشینی

امام حمالہ کا مدرسہ محدثانہ طریق فکر پر نہیں تھا بلکہ تقیمانہ طرز کا حال تھا جس کا مطلب سے کہ درس حماد میں حدیث کے بجائے آراء و قیاس کا غلبہ تھا۔ امام حماد بن سلمہ فرماتے ہیں۔

میں امام حماد سے مندات کے بارہ میں پوچھتا اور لوگ ان سے رائے کے بارہ میں پوچھتے تھے۔

ام ابو جاتم فرماتے ہیں صدوق ہیں گر قابل ججت نہیں ہیں ہال فقہ میں منتقیم ہیں جب کوئی اثر (حدیث) آجاتی تو پریشان ہو جاتے۔

جب امام حماد بھرہ میں تشریف لے گئے تو وہاں کے بچے بھی ان سے ازراہ مسنح بوچھتے بتائیے یہ مسئلہ کیسے ہے اور یہ کیسے ہے۔ (میزان الاعتدال ص ۵۹۵ ج

زکورہ عبارات سے واضح ہے کہ امام حماد کے درس میں زیادہ تر بحث قیاس و آراء سے ہوتی تھی علم حدیث کو اس میں بہت کم دخل تھا۔

جب حضرت الامام مند حماد کے وارث بنے تو انہوں نے بھی امام حماد کے طریق فکر اور طرز معلم کو باقی رکھا۔ ان کا انداز بھی امام حماد والا تھا جس میں علم حدیث سے کم اور قیاس و آراء میں زیادہ انہاک اور توجہ تھی جس کی تفصیل انشاء اللہ عمری بدیہ قار کین کر دی جائے گی۔

### علمي مقلم

الم صاحب كا شار ان چند افراد ميں سے ہے جن كے نام پر چوتھى ممدى جرى كے بعد متقل نداہب قائم كئے گئے اور ان كى فقاہت كو ان كے مقلدين نے حرف آخر اور قابل اعتاد خيال كيا۔ الم صاحب ايك معروف فقيد بيں جن كے آج بھى لاتعداد مقلد بيں بلكہ بقول احناف ان كے مقلدين كى تعداد سب سے زيادہ ہے كو يہ بلت محل نظر ہے۔ تاہم يہ بلت ضرور ہے كہ الم صاحب كے نام پر قائم

شدہ ندہب نے اپنا ایک اثر ضرور چھوڑا ہے۔ ان کے ذاتی فاوے کس قدر ہیں ان کا شار آج تک امام صاحب کے مقلدین کو بھی نہیں ہو سکا گریہ بات ہے کہ آج جو نقد کے نام پر لکھے گئے عظیم اور ضخیم دفاتر ہمارے سامنے موجود ہیں اور ان میں ہر ایک مسلم میں تال ابو حنیفہ کا بحرار موجود ہے یہ ضروری نہیں وہ امام صاحب کے ہی اقوال ہوں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی فرماتے ہیں۔

وكان ابوحنيفة الزمهم بمذ هب ابراهيم واقرائه لا يجاوزه الا ماشاء الله وكان عظيم الشان في التخريج على مذ هبه د قيق النظر في وجوه التخريجات مقبلاً على الفروع اثم اقبال (جَمْهُ اللهُ ص ١٣٦ ج)

امام ابو حنیفہ 'امام محقی اور ان کے ہم عصر علماء کے ندہب کو لازم پکڑتے تھے اور بہت ہی کم ان سے تجاوز کرتے امام محقی کے ندہب کی تخریج میں بربی شان رکھتے اور تخریج کی وجوہ میں باریک بین سے فروع پر پوری توجہ اور انہاک تھا۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ امام صاحب نے زیادہ ترکام فروع پر انہاک اور امام محقی کے ندہب کی تخریج کا کیا ہے اس میں ان کی ذاتی فقاہت کو اتنا دخل نہیں جتنا کہ وہ امام محقی کے اقوال پر اعتماد اور بحروسہ کرتے ہے۔

حضرت شاہ صاحب کی یہ تحقیق دلائل کے لحاظ سے بالکل درست ہے لمام صاحب نے امام مماد سے فقہ سکھی تھی اور وہ براہ راست امام سخعی کے شاگر و تھے۔

پھر اس بات کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ یمال تک امام صاحب کے انکر جگہوں اپنے فتوں کا تعلق ہے امام صاحب سے ان کے اصحاب اور تلافہہ نے آکر جگہوں میں اختلاف کیا ہے اور بہت دفعہ ایسے بھی ہوا ہے کہ امام صاحب نے تلافہ کے اختلافی آراء من کر اپنے فتوے سے رجوع بھی کیا اور بھی ایسے بھی ہوا کہ آپ نے اپنے آگر دول کو ان فتوں کے لکھنے اور بیان کرنے سے منع اور باذ کر دیا۔ نے اپنے شاگردوں کو ان فتوں کے لکھنے اور بیان کرنے سے منع اور ان مزعومہ بھی کی تفصیل کچھ اس طرح ہے۔ امام صاحب کے معروف شاگرد اور اس مزعومہ کی تفصیل کچھ اس طرح ہے۔ امام صاحب کے معروف شاگرد اور اس مزعومہ کینی کے ایک اہم رکن امام زفر فرماتے ہیں۔

ہم ابوطنیفہ کے پاس حاضر ہوتے اور ہمارے ساتھ ابویوسف اور محمد بھی ہوتے تو ہم امام کے فرمودات کو لکھتے۔ ایک دن امام صاحب قاضی ابو بوسف کو مخاطب کرکے فرمانے لگے۔

ویحک یا یعقوب لا تکتب کل ماتسمع منی فانی قد اری الرای الیوم واترکه غد الوای الرای واترکه بعد غد - (تاریخ این معین ص ۱۰۰ ج۲)

اے بعقوب (قاضی صاحب کا اسم گرامی) تو جو مجھ سے سنے اسے لکھا نہ کر۔ میں آج ایک رائے قائم کرتا ہوں اور کل اسے چھوڑ دیتا ہوں اور کل ایک رائے قائم کرتا ہوں تو یرسوں اسے چھوڑ دیتا ہوں۔

اس کے مثل امام عبداللہ بن احمد بن حنبل ؓ نے اپنی سند کے ساتھ امام صاحب کا قول ذکر کیا ہے۔ امام صاحب قاضی ابویوسف ؓ کو ہی فرماتے ہیں۔

لا تروعنی شیئا فوالله ما ادری امخطئی ام مصیب

تو مجھ سے مچھ بیان نہ کیا کر۔ بقسم مجھے معلوم نہیں کہ میں بیان کرنے میں خطا پر ہوں یا درستی پر۔ (کتاب السنہ ص ۲۲۲ ج ۱° و تاریخ بغداد ص ۲۲۲ ج ۱۳) امام حفص بن غیاث جو امام صاحب کے شاگرد اور اس سمیٹی کے رکن قرار دیئے جاتے ہیں۔

میں اہام صاحب کی مجلس میں بیٹھتا اور ان سے مسائل سنا کرتا تھا ایک دن آپ نے ایک ہی مسئلہ میں پانچ موقف اختیار کئے جب ان کی یہ کیفیت دیکھی تو میں نے ان کی مجلس میں جانا چھوڑ دیا اور حدیث کی طرف متوجہ ہو گیا۔

(كتاب السنه ص ۲۰۵ ج ا و تاريخ بغداد ص ۲۵م ج ۱۳)

مشهور محدث امام ابو عوانهٌ فرماتے ہیں۔

میں امام صاحب کے پاس جایا کرتا تھا حتی کہ مجھے ان کے کلام میں اچھی طرح ممارت حاصل ہو گئی پھر میں ایک دفعہ کوفہ گیا تو اکلی مجلس میں حاضر ہوا تو اللم

صاحب کے شاگرد مجھ سے مسائل دریافت کرنے گئے۔ میں ان کو جو جواب دیتا تو وہ میری مخالفت کرتے اور میں ان کو کہتا کہ میں نے تو ان سے اس طرح ہی سنا ہے۔ اتنی دیر میں امام صاحب بھی تشریف لے آئے تو میں نے ان سے اننی مسائل کے بارہ میں پوچھا جو ان کی آمہ سے پہلے مجلس میں ہو چکے تھے تو پہ چلا کہ وہ ان سے رجوع کر چکے اور فرمانے گئے میں نے ان مسائل کو (جن کو اب اپنایا ہے۔ پہلے مسائل کو (جن کو اب اپنایا ہے۔ پہلے مسائل سے (جن کے بارہ میں آپ دریافت کر رہے ہیں) اچھا جانا ہے۔ تو جب میں نے امام صاحب کی یہ کیفیت دیکھی تو بے ساختہ کما۔

کل دین یتحول عنه فلا حاجة لی فیه فنفضت ثیابی ثم لم اعد الیه ان سے تو دین منه پھیرگیا ہے اب مجھے ان سے کوئی عاجت نہیں۔ میں نے کپڑوں کو جھاڑا اور وہاں سے ایبا آیا کہ پھردوبارہ بھی نہیں گیا۔

(تاریخ بغداد ص ۱۲۳ ج ۱۳)

المام مزاحم بن زفر فرماتے ہیں۔

میں نے امام صاحب سے کما آپ جو فقے دیتے ہیں یا جو پچھ کتابوں میں لکھا ہے کیا وہ حق ہے کہ کتابوں میں لکھا ہے کیا وہ حق ہے جن میں کسی قتم کا کوئی شک نمیں تو امام صاحب نے فرملیا۔ واللّه ما ادری لعله الباطل الذی لاشک فیه۔

(تاریخ بغداد ص۳۲۳ ج ۱۳)

تقسم خدا۔ مجھے معلوم نہیں کہ شاید وہ باطل ہو اور جس کے باطل ہونے میں کوئی شک بھی نہ ہو۔

ان ندکورہ تصریحات سے اظہر من الشمس ہے کہ امام صاحب اپنے بعض فتوں سے رجوع فرمایا کرتے تھے اس کی وجہ صرف میہ ہے کہ رائے اور قیاس میں تبدیلی آتی رہتی ہے جس سے بوری طرح اطمینان اور تسلی حاصل نہیں ہوتی جیسا کہ خود امام صاحب کا قول ہے کہ۔

هل المد ين الا بالراثي الحسن. (الكائل ص ٢٣٤٥ ج ٤)

دین اچھی رائے کا نام ہے۔ امام یکیٰ قطان فرماتے ہیں۔

ربما سمعنا الشئى من راى ابى حنيفة فاستحسناه فاخذنا به فلم من راى ابى حنيفة فاستحسناه فاخذنا به فلا من المن من رائح سن توجو بمي المجام موا بم في المن الكال ص ٢٣٧٦ ج ٤)

معلوم ہوا کہ امام صاحب رائے اور قیاس کو ترجیحی اصولوں کے ساتھ لیتے تھے اور ان کے تلانمہ بھی بسالوقات ان کی رائے کو مستحسن سیجھتے اور اسے قابل عمل سیجھتے تھے۔

امام صاحب کی مجلس میں اکثر قیاسی مسائل پر بحث ہوتی جس کی میجھ تفصیل امام عبداللہ بن مبارک نے مہیا کی ہے فرماتے ہیں۔

صفہ ارضی پر کوئی ایس مجلس نہیں جو میرے نزدیک امام توری کی مجلس سے زیادہ محبوب ہو۔ اگر تم امام توری کو نماز کی حالت میں دیکھنا چاہو تو تم انہیں دیکھ سکتے ہو۔ اور اگر تم نے ان کو اللہ کے ذکر میں مشغول پانا ہے تو تم انہیں ایس حالت میں بھی پا سکتے ہو۔ اور اگر تم فقتی مسائل میں غور و خوض کرتے ہوئے دیکھنا چاہتے ہو تو تم ان کو ایسے بھی دیکھ سکتے ہو۔ گر میں جب بھی ابوحنیفہ کی مجلس میں گیا ہوں تو وہاں میں نے نبی مائیلم پر درود نہیں سنا۔

(کتاب السنه ص ۲۱۳ ج ۱٬ و تاریخ کبیر بخاری ص ۹۳ ج ۲)

ام صاحب کی مجلس میں درود نہ پڑھنے کی کیی وجہ ہو سکتی ہے کہ وہال حدیث رسول ملاہیم کی تلاوت ہوا کرتی حدیث رسول کی تلاوت ہوا کرتی تو لازما درود بھی پڑھا جاتا اور یہ تو ہو ہی نہیں سکتا کہ اتنا بڑا امام رسول اکرم طاہیم کی ذات گرای پر درود نہ پڑھے۔ یہ صرف اس وجہ سے کہ امام عبداللہ بن مبارک کی دید و شنید کی تھی کہ وہال مسائل کا زیادہ تر استباط رائے اور قیاس پر ہوتا تھا جیسا کہ حضرت شاہ ولی اللہ کے حوالہ سے ہم نقل کر آئے ہیں کہ امام صاحب میں جیساکہ حضرت شاہ ولی اللہ کے حوالہ سے ہم نقل کر آئے ہیں کہ امام صاحب میں

الم تعمی کے اقوال کی تخریج کا ملکہ اتم درجہ موجود تھا۔ بحث تابعیت

امام صاحب تا بعی تھ؟ محققین احناف بھی دو گروہوں میں تقتیم ہیں۔
اکثریت تو آپ کو تا بعی مانتی ہے پھر ان میں بھی دو طرح کے علماء ہیں بعض تو دوئیت اور روایت دونوں اعتبار سے امام صاحب کو تا بعی مانتے ہیں گر ان میں اکثریت ایسے حضرات کی ہے جو صرف روئیت کے لحاظ سے آپ کو تا بعی تسلیم کرتے ہیں اور روایت کا انکار کرتے ہیں علامہ شبلی نعمانی بھی صرف روئیت کے قائل ہی دوایت کو وہ بھی تسلیم نہیں کرتے۔ چنانچہ فرماتے ہیں۔

بعض حفیوں نے روئیت سے بردھ کر روایت کا بھی دعویٰ کیا ہے اور تعجب کہ علامہ عنی شارح حدایہ بھی اس غلطی کے حامی ہیں لیکن انصاف یہ ہے کہ یہ دعویٰ ہرگز پایہ جوت کو نہیں پنچا حالانکہ ابو المحان نے عقود الجمان میں ان تمام احادیث کو مع سند نقل کیا ہے جن کی نسبت یہ خیال ہے کہ امام صاحب نے محابہ سے سن تھیں۔ بھر اصول حدیث سے ان کی جانج کی ہے اور ثابت کر دیا ہے کہ ہرگز ثابت نہیں۔ (سیرت نعمان ص ۳۵)

### حقيقت

گر حقیقت اس کے بھی برعکس ہے اور شخیق شدہ امری ہے کہ المام صاحب کو نہ کسی صحابی کی روئیت حاصل ہے اور نہ ہی براہ راست روایت۔ روایت کے اثبات میں جو کچھ پیش کیا جاتا ہے اس کی نفی تو خود علامہ شیلی نے کر دی ہے گر وہ جس روایت کی بنا پر روئیت ثابت کرتے ہیں وہ بھی پایہ شخیق سے گری ہوئی بلکہ اصول کی روشنی میں بے وجود اور معدوم ہے جو خیرالقرون کے بعد مشتر کی گئی ہے جس کی تفصیل حسب ذبل ہے۔ مشتر کی گئی ہے جس کی تفصیل حسب ذبل ہے۔ المام صاحب کی پیدائش کے وقت چند صحابہ کرام مقید حیات تھے جن میں المام صاحب کی پیدائش کے وقت چند صحابہ کرام مقید حیات تھے جن میں

حضرت انس اور ابوالطفیل رضی الله عنما ہیں۔ صحابہ کرام رضوان الله علیم اجمعین میں سب سے آخر میں فوت ہونے والے ہی حضرت ابوالطفیل کیثی ہیں جو بتحقیق علامہ خطیب تبریزی ۱۰ه کو فوت ہوئے ہیں۔ (الا کمال ملحقہ مخکوۃ ۱۰۳۳) گویا کہ امام صاحب نے حضرت ابوالطفیل واللی کی حیات کے کم و بیش ہیں سال پائے ہیں گر امام صاحب کی ان سے ملاقات اور روایت ثابت نہیں ہے ویسے تو متاخرین احناف نے صحابہ کرام سے امام صاحب کی ملاقات کے بہت سے وعوے کے ہیں بعض نے تو چھبیس صحابہ کرام سے ملاقات کا وعوی بھی کیا ہے۔ (آری کے بیں بعض نے تو چھبیس صحابہ کرام سے ملاقات کا وعوی بھی کیا ہے۔ (آری کے بیں بعض نے تو چھبیس صحابہ کرام سے ملاقات کا وعوی بھی کیا ہے۔ (آری کے بیں بعض نے تو چھبیس صحابہ کرام سے ملاقات کا وعوی بھی کیا ہے۔ (آری کے بیں بعض نے تو چھبیس صحابہ کرام سے ملاقات کا وعوی بھی کیا ہے۔ (آری کے

مگریہ صرف دعویٰ ہی ہے جس کے ثبوت کے لئے دعویدار کے پاس نہ کوئی دلیل ہے اور نہ ہی ثبوت۔

خطیب تیریزی فرماتے ہیں۔

امام صاحب کے ایام میں چند صحابہ کرام معمود ستھے جن میں حضرت انس بھرہ میں حضرت انس بھرہ میں حضرت عبد اللہ میں اور میں اور میں اور حضرت ابوالطفیل مکمہ مکرمہ میں شھے۔ (رضی الله عنهم) لیکن

#### لميلق احد امنهم ولا اخذعنهم

امام صاحب کی ان میں کسی ایک سے ملاقات ہوئی ہے اور نہ ہی ان سے کوئی روایت لی ہے۔ (الا کمال ملحقہ مشکوۃ ص ۱۲۲)

فدکورہ تفریح سے ثابت ہوا کہ امام صاحب کسی اعتبار سے بھی تا بعی نہیں ہیں امام صاحب کو روایت کے مرتب یا مولف کے قلم کی صفائی کا نتیجہ ہے۔

#### روایت اثبات کی حقیقت

علامہ شبلی یا دیگر حضرات جو صرف روئیت کے قائل ہیں ان کے پیش نظر بھی صرف ایک ہی دوائیت ہے کہ بھی صرف ایک ہی دوائیت ہے کہ انہوں نے سیف بن جابر سے بیان کیا وہ ابو حنیفہ سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے سیف بن جابر سے بیان کیا وہ ابو حنیفہ سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت انس کو دیکھا ہے۔

پھریہ روایت بیان کرنے کے بعد علامہ شلی نے فرمایا ہے کہ سیف بن جابر بھریہ روایت اس قدر صحیح اور متند بھرہ کے قاضی اور صحیح الروایت تھے اس لحاظ سے بیہ روایت اس قدر صحیح اور متند ہے کہ قوی سے قوی حدیث بھی اس ہے زیادہ صحیح نہیں ہو سکتی۔ (سیرت نعمان صلی سے کہ قوی مدیث بھی اس ہے دیادہ صحیح نہیں ہو سکتی۔ (سیرت نعمان صلی سے کہ قوی حدیث بھی اس سے زیادہ صحیح نہیں ہو سکتی۔ (سیرت نعمان صلی سے کہ قوی حدیث بھی اس سے زیادہ صحیح نہیں ہو سکتی۔ (سیرت نعمان صلی سا

گرید روایت ہے کہاں۔ جو اتنی صحیح ہے کہ صحیح سے صحیح تر روایت بھی اس کا صحت میں مقابلہ نہیں کر سکتی؟ امام ابن سعد کی مشہور کتاب الطبقات الکبریٰ ہے جس میں دو دفعہ امام صاحب کا تذکرہ ہے۔ گران دونوں جگوں میں اس روایت کا کوئی وجود نہیں۔

پھر سیف بن جابر کون ہیں جو علامہ شبلی صاحب کے نزدیک قاضی اور صحیح الروایت ہیں جن کا رجال کی مشہور کتابوں میں کہیں تذکرہ نہیں ہے۔ علامہ عبدالرحمٰن المعلمیؒ جو قربی دور کے نامور محقق ہیں وہ فرماتے ہیں۔

مطبوع طبقات میں یہ روایت میں نے نہیں دیکھی مجھے علم نہیں کہ یہ ابن سعد کی کسی اور کتاب میں ہو۔ یا یہ ایک الگ حکایت ہے جو کسی سند سے ابن سعد سے بیان ہوئی ہے تو اس کی سند کا حال معلوم نہیں ہے۔ اور پھرنہ ہی میں سیف بن جابر کو جانتا ہو۔

(التنكيل ص ١٥١٦)

یہ وہ صحیح سے صحیح تر روایت سے بھی صحیح ہے جس کے نہ ماخذ کا علم نہ کال سند کا اور پھر کمال میبرکہ احناف آج تک اس روایت کو اصل ماخذ اور پوری سند کے ساتھ بیان نہیں کر سکے۔ اگر اس روایت کا کوئی ماخذ ہو تا تو وہ آج تک مجمول نہ رہتا اور اگر اس کی کوئی سند ہوتی تو وہ بھی کتابوں کی زینت بنی ہوئی ہوتی۔ لازا اس بے بنیاد روایت سے الم صاحب کے تا بعی ہونے کا ثبوت مہیا کرنا اصول کے منافی ہے۔

### ابن صلت کی روایت

ای طرح ایک اور روایت بطریق ابن صلت بحوالہ تاریخ بغداد پیش کی جاتی ہے کہ امام صاحب نے فرمایا میں نے انس کو دیکھا اور وہ فرما رہے تھے کہ میں نے رسول اللہ طابیم سے سا۔ امام صاحب کے سوانح نگاروں نے اس روایت کو بھی مقبولیت کا درجہ عطا فرما دیا ہے مگر یہ روایت محض جھوٹ کا ملیندہ ہے امام خطیب بغدادی جنہوں نے اس روایت کو اپنی کتاب میں نقل فرمایا ہے نے اس روایت کو اپنی کتاب میں نقل فرمایا ہے نے اس روایت کو اپنی کتاب میں نقل فرمایا ہے نے اس روایت کے بارہ میں یہ فیصلہ دیا ہے۔

اس روایت کو سوائے احمد بن صلت کے کسی اور نے بیان نہیں کیا اور نہ ہی ابو حنیف کا حضرت انس سے ساع ثابت ہے۔ (آریخ بغداد ص ۲۰۰۷ ج سم)

#### ابن ملف كانتعارف

اس کا نام احمد بن محمد بن صلت بن مغلس حمانی ہے یہی وہ مخص ہے جس نے مناقب الى حنیف کے جس نے مناقب الى حنیف کے بارہا مناقب الى حنیفہ کے نام سے کتاب تحریر کی تھی اس کتاب کو امام دار تعلیٰ نے بارہا دفعہ پڑھا اور بالا خر اس متجہ پر پہنچ کہ یہ کتاب تمام کی تمام جھوٹ ہے۔

(لسان الميران ص ٢٧٠ ج ١)

اس میں ایک بیہ بھی بوی خوبی تھی کہ وہ ان راویوں کا نام لے کر روایت کر آ تھا جو اس کی ولادت سے کئی سال پہلے فوت ہو چکے تھے۔

جھوٹ کا ایسا ماہر کہ محدثین کرام نے اس پر کئی دفعہ جھوٹ کا تجربہ کیا اور اس بتیجہ پر پہنچ کہ جھوٹوں میں سے بھی نمبرایک بے حیاء ہے۔ امام ابن عدی نے کذابوں میں اس کے بے حیا ہونے کی شمادت دی ابو الفوارس نے کما یہ حدیثیں وضع کرنا تھا۔ امام ابن حبان فرماتے ہیں میں ایک دفعہ اس کے پاس گیا تو اس نے پہلی بن سلیمان کے واسطہ ابن عمرسے ایک روایت بیا کی جس سے جمعے بقین ہو گیا بن سلیمان کے واسطہ ابن عمرسے ایک روایت بیا کی جس سے جمعے بقین ہو گیا کہ یہ حدیثیں وضع کرتا ہے اور ایسے لوگوں سے روایتیں بیان کرتا ہے جن کے بارہ میں میرا گمان ہے کہ اس نے ان کو دیکھا تک نہیں ہے۔ امام دار قطنی فرماتے ہیں یہ حدیثیں وضع کا دھندہ کرتا تھا امام خطیب بغدادی نے بھی اس کے حدیثیں وضع کرنے کی شمادت دی ہے خصوصا میں نے امام صاحب کے فضائل میں تو بہت ہی حدیثیں وضع کی ہیں۔ جن میں اس نے امام صاحب فرماتے ہیں میں نے اٹھارہ سال کی عمر میں ایک روایت یہ بھی ہے کہ امام صاحب فرماتے ہیں میں نے اٹھارہ سال کی عمر میں برا جموث ہے اس لئے کہ حضرت عبداللہ بن حادث بن جزء مصر میں فوت بہت برا جموث ہے اس لئے کہ حضرت عبداللہ بن حادث بن جزء مصر میں فوت بوکے ہیں اس وقت ابو حقیفہ کی عمر صرف چھ سال تھی۔

یہ بثیر بن ولید کا نام لے کر حدیث گفتر آ ہے۔ امام دار قطنی فرماتے ہیں۔ ابو حنیفہ کی کسی ایک صحابی سے ملاقات نہیں ہوئی۔

(لسان ملحصاص ۲۷۰ تاص ۲۷۳)

ائمہ محدثین کرام نے ابن صلت کے گذاب اور وضاع ہونے کی تفصیل دے دی ہے۔ اور پھر خصوصا اہام صاحب کے مناقب میں تو اس نے گذب بیانی کے وہ جو ہر دکھائے کہ تمام سے نمبر لے گیا۔ یمی وجہ ہے کہ ائمہ محدثین کرام میں سے کسی ایک اہام نے بھی اس کی توثیق و تعدیل میں ایک کلمہ نمیں کما بلکہ اس کا جس نے بھی ذکر کیا اسے گذاب اور وضاع ہی کما ہے بھلا ایسے گذاب سے صدق بیانی کی امید ہو سکتی ہے۔ ہرگز نمیں سے روایت بھی اس کی خود ساختہ ہے جس کا حقیقت کے ساتھ کوئی تعلق نمیں۔

چند اور صحابہ سے ملاقات کا وعویٰ

متاخرین احناف خصوصا علامہ کوش کی تحریک کے ارکان اہام صاحب کی ملاقات اور روایات کا چند اور صحابہ کرام سے ملاقات کا دعویٰ بھی رکھتے ہیں۔ جن میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ بھی ہیں جو ۱۷ھ کو یعنی اہام صاحب کے پیدا ہونے سے دو سال پہلے فوت ہو گئے تھے۔ اس طرح حضرت عبداللہ بن انیس رضی اللہ عنہ سے بھی روایت اور روئیت کا دعویٰ کرتے ہیں حالانکہ یہ صحابی سماھ کو یعنی اہم صاحب کی پیدائش سے چھییں سال پہلے فوت ہو گئے تھے۔ اس طرح اہام صاحب کی حضرت سل طاقات کا بھی دعویٰ کیا جاتا ہے جبکہ حضرت سل صاحب کی حضرت سل طاقات کا بھی دعویٰ کیا جاتا ہے جبکہ حضرت سل طاق مماحب کی عمر صرف آٹھ طاح سال تھی اور انہوں نے ابھی مدینہ منورہ نہیں دیکھا تھا۔ اور نہ ہی یہ ثابت ہے کہ حضرت سل عالم تھی اور انہوں نے ابھی مدینہ منورہ نہیں دیکھا تھا۔ اور نہ ہی یہ ثابت ہے کہ حضرت سل ۱۸ھ کے بعد بھی کوفہ تشریف لائے ہوں۔ اور اہام صاحب ان کی نارت سے مشرف ہوئے ہوں۔

ای طرح حضرت ابوالطفیل واقع سے بھی امام صاحب کی ملاقات کسی متند اور معتبرذریعہ سے ثابت نہیں ہے۔

حضرت طارق بن شہاب بجلی رضی اللہ عنہ سے بھی امام صاحب کی ملاقات کا دعویٰ کیا جاتا ہے گریہ بھی محض خیال ہے عالم وجود میں اس کا کوئی ثبوت نہیں۔ وہ اس کئے کہ حضرت طارق ۸۲ یا ۸۳ کو فوت ہو گئے ہیں جبکہ امام صاحب کی عمر دویا تین سال تھی۔

اسی طرح عائشہ بنت عجرد سے بھی براہ راست روایت کا دعویٰ کیا جاتا ہے مگر یہ عائشہ صحابیہ نہیں تا بعیہ ہیں امام ابن اثیر فرماتے ہیں۔

یجی بن معین نے روایت کیا ہے کہ امام ابو حنیفہ فقیہ جو الل الرائی سے ہیں انہوں نے عائشہ سے سنا وہ فرماتی تھیں میں نے رسول اللہ ملائظ سے سنا کہ زمین میں نے رسول اللہ ملائظ سے سنا کہ زمین میں اللہ کا سب سے زیادہ لشکر کمڑی ہے۔ الحدیث، اور یہ روایت ابو حنیفہ سے بطربق عثان بن راشد ہے وہ عائشہ سے بیان کرتے ہیں اور عائشہ اس کو ابن عباس

سے بیان کرتی ہیں۔ اور یہ تا بعیوں میں سے ہیں جس کا بہت سے علماء نے ذکر کیا ہے جن میں ابو موسیٰ بھی ہیں۔ (اسد الغابہ ص ۵۰۵ ج ۵)

ام ابن اشیر کے اس قول سے دو باتیں واضح ہوتی ہیں اولاً کہ امام صاحب نے اس روایت کو براہ راست عائشہ سے اور عائشہ نے براہ راست رسول اللہ طابیخ سے روایت کیا ہے اور دو سری سند کے مطابق امام صاحب نے اس روایت کو عثمان بن راشد کے واسطہ عائشہ سے اور عائشہ نے حضرت ابن عباس والحہ سے موایت کیا ہے بعنی اس میں اضطراب ہے کہ امام صاحب بھی تو عائشہ بھی تو واسطہ کے بیان کرتے ہیں اور بھی ایک واسطہ کے ساتھ 'اس طرح عائشہ بھی تو رسول اللہ طابیخ سے بغیر واسطہ کے اور بھی ابن عباس والحو کا در میان میں واسطہ ذکر رسول اللہ طابیخ سے اس روایت کی صحت مشکوک اور مخدوش ہو جاتی ہے دو سری بات یہ کہ حضرت عائشہ بنت عجرد صحابیہ نہیں بلکہ تا بعیہ ہیں للذا اس روایت کے باطل ہونے کے لئے یمی کافی ہے کہ عائشہ اس روایت کو سمعت رسول اللہ طابیخ بین میں نے رسول اللہ طابیخ کو دیکھا ہی نہیں۔ طال کہ وہ بین انہوں نے رسول اللہ طابیخ کو دیکھا ہی نہیں۔

#### امام صاحب كااينا اعتراف

اوپر جو پچھ بیان ہوا ہے اس میں امام صاحب کا اپنا کوئی فرمان یا فیصلہ نہیں تھا بلکہ متاخرین احناف حضرات کے قول و اقوال تھے اب ہم آپ کی سامنے امام صاحب کا بیان پیش کرتے ہیں جناب عبداللہ بن داؤد جزیبی فرماتے ہیں میں نے امام ابو حنیفہ سے پوچھا آپ نے اکابر میں سے کن کن حضرات کو پایا ہے۔ تو انہوں نے فرمایا۔

قاسم بن محمد بن ابی بکر۔ سالم۔ طاؤس۔ عکرمہ۔ مکول۔ عبداللہ بن دینار۔ حسن بھتری۔ عمرو بن دینار۔ ابوالزہیر عطاء۔ قمادہ۔ ابراہیم تعمی۔ شعبی۔ ابو عمرو۔ نافع اور ان کے ہم مثل ائمہ (رحمهم الله اجمعین) کو پایا ہے۔ (شرح جامع السانید ص ۹۹)

اور تسی موقعه بر فرمایا۔

مارایت فیمن رائیت افضل من عطاء ولا اکذ ب من جابر الجعفی۔ (میزان ص ۳۸۰ ج)

میں نے عطاء سے بہتر اور جابر جعفی سے زیادہ جھوٹا کسی کو نہیں دیکھا اگر ونوں عبارتوں کا مستفاد ہے ہے کہ امام صاحب نے کسی صحابی کو نہیں دیکھا اگر کسی صحابی سے ان کی ملاقات ہوئی ہوتی تو وہ ان کو اکابر کی فہرست میں سب سے پہلے ذکر کرتے گر انہوں نے ایبا نہیں کیا بلکہ جب ایک سوال کے جواب میں انہوں نے عظام کا ذکر فرمایا تو ان میں سے کسی ایک صحابی کا ذکر نہیں کیا بلکہ تمام تابعین ہی ہیں جن کا ذکر فرمایا ہے۔ بہتر محض جن سے امام صاحب کو شرف ملاقات ہوا بقول امام صاحب وہ حضرت عطاء تا بھی ہیں آگر کسی صحابی سے ان کو شرف ملاقات ہوا ہوتا تو وہ حضرت عطاء کے بجائے اس صحابی کا ذکر کرتے کیونکہ صحابی بیر مطابی کا ذکر کرتے کیونکہ صحابی بیر مطابی کا ذکر کرتے کیونکہ صحابی بیرحال تا بھی سے افضل اور بہتر ہے۔

الغرض الم صاحب كى تابعیت كے اثبات پر جفنے دلاكل پیش كئے جاتے ہیں وہ سب موضوع اور من گورت ہیں۔ اى طرح وہ تمام روایات جو جامع المسانید میں الم صاحب نے صحلبہ كرام سے بلاواسطہ بیان كى ہیں وہ سب مكذوبہ ہیں اس لئے كہ جامع المسانید كے راوى محدثین كے نزدیك كذاب ہیں۔

#### نزبب

امام صاحب نے جس علاقہ اور فضا میں پرورش پائی اور علمی پروان چڑھا وہ معتزلہ اور متکلمین کی فضا تھی اگرچہ علم حدیث بھی تھا گر تجاز اور شام کی نسبت کم تھا امام صاحب کے مربی اور استاذ امام حملہ بن ابی سلیمان پہلے بہل تو میلان حدیث

کی طرف رکھتے تھے پھر آہت آہت معتزلہ اور متکلمین کے قریب ہوتے گئے حیٰ کہ آخر میں محدثین کا طریق ترک کر کے ارجاء کے نظریہ کو قبول کر لیا اور پھر اسی پر کاربند رہے۔ ان میں یہ انقلاب امام مخعی کی وفات کے بعد آیا امام مخعی کے شاگرد اور امام حماد کے ہم عصرامام مغیرہ فرماتے ہیں۔

لما مات ابراهيم جلس الحكم واصحابه الى حماد حتى احد ث ما احد ث يعنى الارجاء- (كتاب الجرح والتعديل ص ١٨٦١)

جب الم ابراہیم علی فوت ہو گئے تو جناب تھم اور ان کے ساتھیوں نے الم ماد کی مجلس افتیار کی حتیٰ کہ الم حماد مرجی ہو گئے۔

### مرجیٰ کی تعریف

امام فنیل بن عیاض رحمہ اللہ جو اس تمیٹی کے رکن ہتلائے جاتے ہیں فرماتے ہیں۔

ان اهل الارجاء يقولون ان الا يمان قول بلا عمل

(كتاب السنرص ٢٠٥٥ ج١)

مرجی کہتے ہیں ایمان صرف قول کا نام ہے۔ عمل اس میں شامل نہیں۔ موانا سارنیوری حنق محتی صحیح بخاری ناقل ہیں۔ مرجی وہ ہیں جو عمل کو موخر رکھتے ہیں یا پھروہ امید لئے ہوتے ہیں کہ ایمان کے ساتھ گناہ اور معصیت نقصان نہیں دیتی۔ وہ اعمال کو ایمان سے صرف اس گمان سے موخر رکھتے ہیں کہ کبیرہ گناہ کا مرتکب فاسق نہیں ہے۔ نیز' مرجیہ کا خیال ہے کہ صدیقین کا ایمان اور (عام) دو سرے لوگوں کا ایمان ایک ہی درجہ پر ہے۔ (عاشیہ بخاری ص ۱۱۳)

امام الل سنت امام احمد بن حنبل رحمد الله فرمات بير-

مرجیہ کا خیال ہے کہ ایمان صرف قول ہے بغیر عمل کے۔ ایمان کی شہادت صرف زبان سے کافی ہے۔ تمام لوگ اپنے ایمان میں برابر ہیں۔ لوگوں کا ایمان' فرشتوں اور نبیوں کے ایمان کے برابر ہے اور نہ ہی ایمان میں کی و بیثی ہے۔ وہ ایمان میں انشاء اللہ کمنا درست نہیں سجھتے۔ جس نے صرف زبان سے ایمان کا اقرار کرلیا اور عمل کے قریب تک نہ گیا وہ بھی بکا ایماندار ہے۔

(تعليق على كتاب السندص ٢٠٠٤ ج ١)

الم احر کی فدکورہ تعریف سے مندرجہ ذیل امور سامنے آتے ہیں۔ ایمان صرف زبان کے اقرار کا نام ہے۔

تمام مسلمان ايمان ميس برابريس-

اور ان کا ایمان نمیول اور فرشتول کے برابر ہے۔

ایمان میں انشاء الله (میں انشاء الله ایماندار ہوں) کہنا درست نهیں۔

ایمان میں کمی و بیشی نهیں۔

ائل سنت کے نزدیک ایمان کی تعریف و حدود

امام بغوی فرماتے ہیں۔

انفقت الصحابة والتابعون فمن بعدهم من علماء السنة على ان الاعمال من الايمان وقالوا ان الايمان قول و عمل وعقيدة يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية (شرح النرص ٣٩٦)

تمام صحابہ "اور تابعین کرام" اور جو بھی ان کے بعد اہل سنت علماء ہیں ان سب کا اتفاق ہے کہ اعمال ایمان سے ہیں۔ ایمان قول 'عمل اور عقیدہ کا نام ہے جو اطاعت سے بڑھتا ہے گناہ اور نافرمانی سے کم ہو تا ہے۔

الم احمد بن حنبل فرماتے ہیں۔

ایمان قول اور عمل کا نام ہے جو بردھتا رہتا ہے مگر زنا' شراب خوری سے اس میں کمی آجاتی ہے۔ (کتاب السنہ ص ۲۰۳۶) امام المحدثین امیرالمومنین فی الحدیث لهم بخاری فرماتے ہیں۔ هو قول و فعل يزيد وينقص على ما ناطق به القرآن في الزيادة وجاء في الحد يثبالنقصان في وصف النساء

ایمان قول اور فعل کا نام ہے وہ بوستا اور کم ہوتا ہے قرآن نے زیادہ کا اعلان کیا ہے اور حدیث میں کمی کا ذکر ہے۔ ( بخاری ص ۵)

حق کیاہے؟

اس مسلم میں بھی حق اہل سنت کے ساتھ ہے وہ یہ کہ ایمان قول اور عمل کا نام ہے جو اطاعت کے کاموں سے بردھتا ہے اور گناہ و معصیت کے امور سے کم ہو جاتا ہے زیادہ ہونے کی وضاحت قرآن کریم میں متعدد مقامات پر موجود ہے اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

ليزدادوا ايمانا مع ايمانهم (الفح م)

اکہ وہ اپنے ایمان کے ساتھ اور ایمان میں زیادہ ہو جائیں۔

اور فرمایا- ویزیدالله النین اهتد وا هد ی (سرمیم ۲۷)

والذين اهتد وا زاد هم هدى واتاهم تقوهم (محركا)

الله تعالی ان کو ہدایت میں زیادہ کرتا ہے جو ہدایت طلب کرتے ہیں۔ ۲۔ اور وہ لوگ جو ہدایت طلب کرتے ہیں۔ ۲۔ اور وہ لوگ جو ہدایت میں زیادہ کر دیتا ہے۔ سا۔ اور الله تعالی ایمان والوں کو ایمان میں زیادہ کر دیتا ہے۔

اور فرمایا ایکم زانته هذه ایمانا-فاما النین امنوا فزاد تهم ایمانا (التوبه ۱۲۳)

بعض کتے ہیں تم میں کون ہے جس کا اس سورت نے ایمان بردھا دیا۔ وہ لوگ جو ایمان لائے ہیں پس ان کو اس سورت نے ایمان میں زیادہ کر دیا اور فرمایا: فاخشوھم فزادھم ایمانا۔ (آل عمران ۱۷۳)

لوگوں نے ایمانداروں سے کما۔ لوگ تممارے خلاف جمع ہو گئے ہیں تم ان

سے ڈر جاؤ۔ پس اس بات نے ایماندروں کے ایمان میں اضافہ کر دیا اور فرمایا۔ وما زاد هم الا ایمانا وتسلیما (الاحزاب ۲۲) اور نہیں زیادہ کیا ان کو گر ایمان اور تسلیم نے۔

ان تمام آیات سے واضح ہے کہ ایمان اطاعت اور نیک اعمال کرنے سے ردھتا ہے۔

امام بخاری نے ان ذرکورہ آیات اور اس باب کے متعلقہ بہت ی اصادیث کا ذکر کیا ہے جن کا ذکر طوالت کا سبب ہے جو شخص بھی اس مسئلہ سے کماحقہ واقف ہونا چاہتا ہے وہ صحیح بخاری کتاب الایمان کا مطالعہ کرے انشاء اللہ اسے واضح ہو جائے گا کہ مرجیہ کا موقف قرآن و حدیث کے واضح نصوص کے خلاف ہے صحیح موقف محدثین کرام کا بی ہے جو قرآن و حدیث اور صحابہ کرام کے موقف کے عین مطابق ہے اور اس موقف کو اپنانے والوں کا نام المسنّت یا اہل موتف کے دیث مطابق ہے اور اس موقف کو اپنانے والوں کا نام المسنّت یا اہل مدیث ہے۔

### ابل سنت اور مرجیه کا اختلاف

آپ نے اہل سنت کا موقف بھی معلوم کر لیا ہے اور مرجیہ کا بھی۔ جس سے ہر ذی شعور ان دونوں فرقوں کے اختلافات کو بخوبی معلوم کر لیتا ہے آہم آپ کے سامنے ہم امام سفیان ثوری جو اہل سنت کے بہت برے امام شفے کے ریمارک پیش کرتے ہیں جس سے مسئلہ کی توضیح بخوبی ہو جائے گی۔ لمام ثوری فرماتے ہیں۔

خالفتنا المرجيئة فى ثلاث نحن نقول الايمان قول و عمل هم يقولون الايمان قول بلا عمل و نحن نقول يزيد و ينقص وهم يقولون لا يزيد ولا ينقص نقول نحن مومنون بالاقرار وهم يقولون نحن مومنون عند اللهد ( طيته الاولياء ص ٢٩ ج ٤)

مرجیہ نے ہاری (اہل سنت کی) تین امور میں مخالفت کی ہے ہم کہتے ہیں کہ

ایمان قول اور عمل ہے وہ کہتے ہیں ایمان صرف قول ہے عمل نہیں۔ ہم کہتے ہیں وہ زیادہ اور کم ہو تا ہے اور مرجیہ کہتے ہیں کہ وہ زیادہ اور کم نہیں ہو تا۔ ہم الل ہنت کہتے ہیں کہ ہم اقرار کے ساتھ ایماندار ہیں اور وہ کہتے ہیں ہم عنداللہ ایماندار ہیں۔

امام سفیان بن عیبینہ جو امام صاحب کے ہم عصر اور مشہور محدیث و فقیہ اور اہل سنت کے بلاتفاق امام ہیں فرماتے ہیں۔

ہم اہل سنت کتے ہیں کہ ایمان قول اور عمل ہے۔ جبکہ مرجیہ کتے ہیں کہ ایمان صرف قول ہے اور وہ ہر اس مخص کے لئے جنت کو واجب قرار دیتے ہیں جو صرف لا الله الله کا اقرار کرتا ہے خواہ وہ فرائض کے ترک پر پورا اصرار کرے۔ وہ فرائض کے ترک کو صرف گناہ کتے ہیں۔ ملحما "۔

(كتاب السنرص ١٦٣٨ج١)

امام نفیل بن عیاض ؓ نے اہل سنت اور مرجیہ کے مابین اختلافی امور پر تفصیل سے روشنی ڈالی ہے جو کافی کمبی ہے جس کا مخص بیہ ہے کہ۔

اہل بدعت (مرجیہ) کہتے ہیں کہ ایمان صرف اقرار بلا عمل ہے اور ایمان ایک ہی ہے۔ لوگوں میں نقاضل ایمان کی وجہ سے نہیں اعمال کی وجہ سے ہو فخص بھی مرجیہ کا نظریہ رکھتا ہے وہ رسول الله طال کی حدیث کو رد کرتا ہے اس لئے کہ رسول الله طال میں سب سے کہ رسول الله طال میں سب سے افضل لا الله الا الله ہے اور سب سے کم درجہ تکلیف وہ چیز کا رستہ سے دور کرنا ہے اور حیاء بھی ایمان کی ایک شاخ ہے۔

جو کہنا ہے کہ ایمان میں تفاضل نہیں اس کی مرادیہ ہے کہ فرائض (نماز ' ذکوۃ' روزہ' جج) ایمان میں شامل نہیں ہیں۔ تو ان بد عیتوں نے عمل کو ایمان سے جدا کر دیا۔ اور برملا کہا کہ فرائض ایمان میں واخل نہیں ہیں۔ جس کا بھی یہ نظریہ ہے اس نے بہت بردا جھوٹ بولا ہے مجھے ڈر ہے کہ وہ فرائض کے اس انکار کی وجہ سے اللہ تعالی کے عظم کا رد کرنے والا نہ ہو جائے۔ اہل سنت کتے ہیں کہ اللہ تعالی نے عمل کو ایمان سے جوڑا ہے اور فرائض بھی بلاشبہ ایمان سے جی تو اہل سنت کتے ہیں کہ اللہ تعالی نے والمذین امنوا وعملوا المصالحات آیت میں عمل کو ایمان کے ساتھ موصول کیا ہے گر مرجی کہتے ہیں کہ عمل ایمان سے منقطع ہے۔ (کتاب السنم ص ۲۷۲ ج ۱)

ان ائمہ عظام کی تصریحات سے اہل سنت اور مرجیہ میں جو بنیادی فرق ہے وہ واضح ہو جاتا ہے کہ مرجی کہتے ہیں کہ عمل ایمان میں داخل نہیں۔ ایمان میں کی اور زیادتی نہیں۔

فرائض کا تارک صرف گناہ گار ہے کافر نہیں۔ ی ملک دیا ہے ایک ایک میں دند

جبکہ الل سنت ان تمام مسائل میں مرجیہ کے خلاف ہیں۔

#### نظريه احناف

ائمہ احناف کے عقائد پر قدیم و جدید کھی جانے والی کتابوں میں ایمان کے بارہ میں جو نظریہ بیان ہوا ہے وہ اہل سنت سے ہٹ کر مرجیہ والا ہے جس کی کچھ تفصیل یوں ہے کہ احناف کے عقائد پر قدیمی کتاب عقیدہ طحاویہ ہے اور اس کے مولف امام طحاوی امام صاحب کے قربی دور کے معروف حنی امام ہیں۔ انہوں نے بھی احناف کا یہ نظریہ پیش کیا ہے کہ الایمان موالا قرار باللسان والتصد یق بالجنان۔ وقال ایصا۔

والا یمان واحد واهله فی اصله سواء۔ (عقیدة الطحاویه ص ۱۹) ایمان زبان کا اقرار اور تصدیق بالجمان ہے ایمان صرف ایک ہی ہے اور تمام ایماندار اصل ایمان میں برابر ہیں۔

عقیدہ طحاویہ کے شارح علامہ ابن العز حنی اس جملہ کی شرح میں لکھتے ہیں۔ طحاوی نے جو بیان کیا ہے یہ ہمارے اکثر احناف کا عقیدہ ہے اور بعض تو بیا www.ircpk.com کتے ہیں کہ زبان سے اقرار بھی زائد ہے اصلی رکن نہیں۔ اس کی طرف ابو منصور مازیدی گئے ہیں اور یمی کچھ امام صاحب سے بیان کیا جاتا ہے۔

(شرح عقيدة العجاوبيه ص ٣٣٢)

امام صاحب کی طرف منسوب کتاب فقہ اکبر بھی اس قتم کے نظریہ کو پیش کرتی ہے جیسا کہ اس میں مرقوم ہے۔ وایمان اهل السماء والارض لا یزید ولا ینقص من جهة الیقین والتصدیق والمومنون مستوون فی الایمان والتوحید متفاضلون فی الاعمال۔

(فقه اكبر مع شرح ص ١١١)

تمام آسان اور زمین والول کے ایمان میں مومن بہ کے اعتبار سے کوئی کی و بیشی نہیں۔ ہاں یقین اور تصدیق کے لحاظ سے ہے۔ ایمان اور توحید میں تمام ایماندار برابر ہیں ہاں عملوں میں متفاضل اور درجہ بدرجہ ہیں۔

فقہ اکبر کے شارح علامہ مغیباوی حنی اس کی شرح میں لکھتے ہیں۔

ان العمل الصالح ليس جزاً من الايمان لان العمل يزيد وينقص-(شرح فقد اكبر ٣١)

نیک اعمال ایمان کا حصہ نہیں ہیں اس کئے کہ عمل میں کمی اور زیادتی ہوتی رہتی ہے۔

ملاعلی قاری جو معروف حفی نقید- محدث اور فقه اکبر کے شارح بیں وہ اس عبارت کے تحت لکھتے ہیں-

وايمان اهل السماء اى من الملائكة واهل الجنة والارض اى من الانبياء والا ولياء وسائر المومنين من الا برار والفجار-

(شرح فقد أكبر ص ٨٤)

ابل آسان لیعنی فرشتوں اور اہل جنت اور اہل ارض لیعنی انبیاء اولیاء اور تمام ایماندار اور نیک یا بدسب کا ایمان برابر ہے۔ ائمہ عظام' امام سفیان' امام ثوری اور امام فضیل کے اقوال کی روشنی میں جو انہوں نے اہل سنت اور مرجیہ میں فرق کے طور پر فرمائے ہیں بعینہ آئمہ احناف کی یہ عبارتیں مرجیہ کے عقائد سے مناسبت اور مطابقت رکھتی ہیں جو مرجیہ کے عقائد ہیں ان اقوال کی روشنی میں احناف کے بھی وہی عقائد ہیں۔ غالبا یمی وجہ ہے کہ امام بخاری رحمہ اللہ نے الجامع الصحیح میں اس نظریہ کی پردور تروید کی ہے اور صحیح کی کتاب الایمان میں ان کے عقائد کو کتاب و سنت کے صریح دلائل سے باطل ثابت کیا ہے۔ ایک مقام پر تو مشہور تا می امام ابن ابی ملیکہ کا قول نقل کیا باطل ثابت کیا ہے۔ ایک مقام پر تو مشہور تا می امام ابن ابی ملیکہ کا قول نقل کیا ہے کہ وہ فرماتے ہیں۔

میں نے تمیں صحابہ کرام (رضوان اللہ علیهم الجمعین) کو پایا وہ تمام اپنے اوپر نفاق سے ڈرتے تھے اور ان میں کوئی ایک بھی ایبا نہیں تھا جو یہ کمتا ہو کہ میرا ایمان جبرئیل اور میکائیل کے ایمان کے برابر ٹئے۔ (بخاری ص ۱۲)

## سلف صالحین کی شہادتیں

موجودہ احناف کو تسلیم ہے کہ ایمان کے بارہ میں امام صاحب اور موجودہ احناف کا یمی نظریہ ہے کہ ایمان میں کی اور بیشی نہیں ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ ایمان ان کے نزدیک جالہ شے ہے اور انہیں یہ بھی تسلیم ہے کہ ایمال ایمان میں داخل نہیں ہیں۔ اور یمی نظریہ مرجیہ کا ہے اور اس میں کوئی شک بھی نہیں ہیں داخل نہیں ہیں۔ اور یمی نظریہ مرجیہ کے تبیع ہیں گریے خود کو مرجیہ کملانا پیند نہیں کہ اس مسئلہ میں احناف مرجیہ کے تبیع ہیں گریے خود کو مرجیہ کملانا پیند نہیں کرتے۔ بال سلف صالحین خصوصا امام صاحب کے ہم عصر۔ ان کے تلافہ اور ان کے بعد کے معروف اور نقاد محدثین نے امام صاحب کے ہارہ میں ایسے ہی تاثرات کے بعد کے معروف اور نقاد محدثین نے امام صاحب کے بارہ میں ایسے ہی تاثرات کے بین کہ وہ مرتی المذہب تھے اور اس بارہ میں، اٹمہ کرام کی تعداد اتن کاشرت سے جو حد تواتر کو پنجی ہوئی ہے ہم یمال صرف چند معروف اور قاتل اور ان کی شمادات کو پیش کرتے ہیں اور یہ شمادتیں ایس

### ن جن کی اسناد صبح ثا**بت ہیں۔**

### (I) عبدالله بن مبارك م ۱۸۱ ه

موصوف امام صاحب کے اخص تلانہ اور اس مزعومہ سمیٹی کے اہم رکن شار کئے جاتے ہیں اس کے ساتھ وہ قابل اعتاد بلند پایہ اور ثقہ محدث و فقیہ تھے۔ ان کا مشاہدہ اور تجربہ یمی تھاکہ امام صاحب مرجی نہ ہب کے حامل تھے۔ امام ابراہیم بن شاس سرقدی فرماتے ہیں۔

ہم امام عبداللہ بن مبارک کے پاس بیٹے ہوئے تھے تو ایک آدمی نے کما ابوحنیفہ مرجی تھے جو سلطان وقت کے خلاف کلوار نکالنا جائز سجھتے تھے۔ امام عبداللہ بن مبارک نے اس پر کوئی تکیرنہ کی۔ (کتاب السنہ ص ۱۸۲ و ۲۱۳ج۱) امام عبیدہ فرماتے ہیں۔

ایک مخص نے امام ابن مبارک سے امام صاحب کے بارہ میں بوچھا کیا ان میں بھی کوئی بدعت تھی تو انہوں نے فرمایا۔ جی ہاں ارجاء تھا۔ (تاریخ بغداد ،سند حسن ص ۳۸۰ج ۱۱۳)

#### (۲) آلام حماد بن زيدم ۱۷۹ ه

معروف محدث تھے محاح سنہ بلکہ تمام صدیث کی معروف کتابوں کے مرکزی راوی ہیں ان سے امام اسحاق بن عیسیٰ طباع (م ۱۱۳) نے امام صاحب کے بارہ میں بوچھا تو انہوں نے فرمایا۔ انھا فہ اک یعرف بالخصومة فی الارجاء۔

(كتاب السنرص ٢٠١٣ج ١)

یہ تو ارجاء کے مسلہ میں مشہور مناظر تھے۔

(m) المم وكمع بن جراح م ١٩٨ ه

الم صاحب کے معروف شاگرد۔ عظیم محدث اور فقیہ تھے اور اس مزعومہ

سمیٹی کے رکن گردانے جاتے ہیں ان سے کی نے امام صاحب کے عقیدہ کے بارہ میں استفسار کیا تو آپ نے فرمایا۔

کان مرجیا یری السیف (عقیلی ص ۲۸۳ ج م) وه مرجی تھے جو تلوار کو جائز سجھتے تھے۔

(۱۲) امام ابو اسحاق فزاری م ۱۸۱ ه

معروف محدث تھے وہ بھی فرماتے ہیں۔ ابو حنیفہ مرجی تھے اور تلوار کو جائز سجھتے تھے۔

(كتاب السنه ص ۲۰۷ و ص ۲۱۸ ج او عقیلی ص ۲۸۳ ج ۴)

(۵) الم يوسف بن اسباط م ١٩٥ه

لقه محدث تھے وہ بھی فرماتے ہیں۔

ابو حنیفه مرجی تھے اور تلوار کو جائز سمجھتے تھے۔ (عقیلی ص ۲۸۳ ج ۴)

(٢) المم ابو عبد الرحمٰن المتوفى ٢١٣ ه

مشہور محدث۔ امام صاحب کے شاگرد اور امام بخاری کے استاذ گرامی تھے فرماتے تھے۔

کان والله ابو حنیفه مرجینا دعانی الی الارجاء ما بیت علیه
(کتاب السنه ص ۲۲۳ ج ۱ و الکامل ص ۲۳۷۵ ج ۷)
الله کی قتم ابو حنیفه مرجی تھے اور انہوں نے مجھے بھی اس کی دعوت دی گر میں نے ان کی دعوت کو قبول نہ کرتے ہوئے مرجی بننے سے انکار کر دیا۔

(2) المام يحيىٰ بن معين م ٢٣٣ هـ

مشہور محدث جرح و تعدیل کے مسلم امام اور عندالاحناف حنی ذہب کے پیرو کار تھے۔ وہ بھی فرماتے ہیں۔

كان ابو حنيفة مرجيئا وكان من الد عاة ولم يكن فى الحد يث بشئى و صاحبه ابويوسف ليس به باس- (تاب النه ص ٢٢٦ ج ١)

ابوطنیفہ مرجی تھے اور اس کی دعوت دینے والول میں سے تھے حدیث میں کوئی چیز نہیں ان کے شاگرد قاضی ابوبوسف میں حرج نہیں ہے۔

#### (۸) الم بخاري م ۲۵۲ ه

امیر المومنین فی الحدیث اور کتاب اللہ کے بعد سب سے زیادہ صحیح کتاب کے مولف ہیں وہ فرماتے ہیں۔

کان مرجیا سکتواعند (تاریخ کیرص ۸ ج ۸)

### (٩) الم خطيب بغدادي م ١٢٣٩ ه

معروف محدث۔ آریخ رجال کے امام اور آریخ بغداد کے مولف ہیں فرماتے ہیں۔

#### ابو حنیفه مرجی تھے۔ (تاریخ بغداد ص ۳۸۲ ج ۱۳)

تاریخ بغداد کو جو علمی دنیا میں شہرت حاصل ہے وہ کسی بھی الل علم سے مخفی نہیں ہے محر بعض حضرات نے حاشیہ کے نام سے جو اس کتاب پر جراحی عمل کیا ہے وہ اصول اور انسانی سے بہت دور ہے امام بغدادی نے اس معروف کتاب میں امام صاحب کے ترجمہ میں بہت شرح و بسط سے کام لیا ہے پہلے ان کے مناقب اور فضائل بیان کئے ہیں اور بعد میں امام صاحب کے بارہ میں ائمہ عظام نے جو کلام کیا ہے اس کو واضح کیا ہے اور بید دونوں پہلو انہوں نے اساد سے بیان کئے ہیں اس میں تو شک نہیں کہ دونوں پہلوؤں میں کچھ ایسی اساد انہوں نے اساد سے بیان کئے ہیں اس میں تو شک نہیں کہ دونوں پہلوؤں میں کچھ ایسی اساد بھی بائی جاتی ہیں جو قاتل اعتمد اور قابل جمت نہیں ہیں گر تاریخ بغداد کے محتی نے فضائل کے بہب میں تو کسی سند کو ہاتھ شک نہیں نگایا حالانکہ ان میں بعض کا موضوع اور من گھڑت ہونا روز روش سے بھی زیادہ عیاں ہے گر جب مثالب کا باب آیا تو ایسی تیزدھار چھری ہاتھ میں بھی کہدی کہ اللہ کی پناہ۔ ثقہ ' ثبت بلکہ او ثق اور اثبت محدثین اور فقہاء عظام کو بھی اس

### (۱۰) المم ابن حبان م ۱۵۳ ه

فرماتے ہیں ابو حنیفہ مرجی ندہب کے دائی سے (کتاب المجروحین ص ۱۳ ج ۲)

امام صاحب کا مرحی نہ جب کے ہم خیال ہونا اس قدر واضح ہے کہ جس سے انکار ممکن نہیں ہم نے بیسیوں شہادتوں میں صرف دس کے ذکر پر اکتفا کیا ہے اور ان کو ایسے ثقہ راویوں کے حوالہ جات سے مزین کیا ہے جن کی صحت میں کوئی شک اور شبہ نہیں اور یہ ایسی شہادتیں ہیں جن کا رد کرنا اصول کی روشنی میں آسان بھی نہیں ہے۔

#### تاليفات

آج بازار میں چند ایس کتابیں بھی دستیاب ہیں جن کی تالیفی اور تصنیفی نبست الم صاحب کی طرف کی جاتی ہے جامع المسانید کے نام سے ایک حدیث کا مجموعہ ہے جس کی زیادہ تر روایات کذب و اختراع کے ضمن میں آتی ہیں' کو الم صاحب کی کتاب کما جاتا ہے اس طرح چند اور کتابیں مثلا ایک وصیت کے نام سے کتب فروشوں نے دریافت کی ہے گر محقق حنی علماء حضرات ان کتابوں کو الم صاحب کی تصانیف قرار نہیں دیتے بلکہ ان کا ہی موقف ہے کہ یہ کتابیں الم صاحب کی تصانیف قرار نہیں دیتے بلکہ ان کا ہی موقف ہے کہ یہ کتابیں الم

سے مخدوش اور مجروح کرنے کی پوری کوشش کی۔ حالاتکہ ان میں ایسے نامور محد شین کرام مجی ہیں جن کی نقاجت اور الممت پر الل فن کا اجماع اور انفاق ہے اور چروہ بذات خود بھی ایسے الل فن سے کہ انہوں نے انساف کے وامن کو بھی بھی ہاتھ سے نہیں چھوڑا۔ خصوصا مسئلہ ارجاء میں تو محثی حضرات نے تمام کو مطعون قرارویا حالاتکہ قدیم و حدیث مصنفین احناف کی کمابوں میں بھی وہ کچھ ہے جو ان برگزیدہ اور مقدس ہستیوں نے ائمہ احناف کے بارہ میں بیان کیا ہے۔ اور پھر حیف کہ ان قابل اعتاد اصحاب فن کو مجروح قرار دینے کے لئے بارہ میں بیان کیا ہے۔ اور پھر حیف کہ ان قابل اعتاد اصحاب فن کو مجروح قرار دینے کے لئے اسول اختراع کئے جن سے حقد مین واقف تک نہ ہے۔

صاحب کی طرف منسوب ہیں آج دنیا میں امام صاحب کی تھنیف کردہ کوئی کتاب موجود نہیں ہے۔ دیوبند کے شخ الحدیث علامہ سید انور شاہ کاشمیری نے فیض الباری شرح صحح بخاری ص ۲۰۲ ج اول میں جامع المسانید کا امام صاحب کی تھنیف ہونے سے انکار کیا ہے اور واضح طور پر فرمایا ہے کہ یہ خوارزی کی ہے جو مسند امام کے نام سے معروف ہے۔ اس طرح فقہ اکبر کو بھی امام صاحب کی تایف قرار نہیں دیا بلکہ ابو مطبح بلخی کی تھنیف قرار دیا ہے اور اس کے بارہ میں خود فرما دیا ہے کہ یہ عدیث کے باب میں جحت نہیں اس لئے کہ یہ ناقد نہیں۔ (فیض دیا ہے کہ یہ عدیث کے باب میں جحت نہیں اس لئے کہ یہ ناقد نہیں۔ (فیض الباری ص ۵۹ ج ۱)

قدرے تفصیل سے ایسے خیالات کا اظہار علامہ شیلی نعمانی نے بھی فرمایا ہے اور سخت انکار کیا ہے کہ جو آج امام صاحب کے نام سے کتابیں لوگوں کے ہاتھوں میں ہیں وہ امام صاحب کی قطعا نہیں ہیں۔ امام صاحب کی طرف منسوب بارہ کتابوں کی فہرست دے کر فرماتے ہیں۔

انساف یہ ہے کہ ان تقنیفات کو امام صاحب کی طرف منسوب کرنا نہایت مشکل ہے مزید فرماتے ہیں۔ امام رازی نے مناقب الشافعی میں تقریح کی ہے کہ امام ابو حنیفہ کی کوئی تھنیف باقی نہیں۔

مند خوارزی کو امام صاحب کا مند کمنا مجازی اطلاق ہے خوارزی خود ساتویں صدی میں تھے جن مندول کو جمع کیا ہے وہ بھی اکثر تیسری چوتھی یا اس کے بھی بعد کی ہیں۔ حماد واضی ابویوسف البتہ امام صاحب کے جم عصر ہیں اور ان کا مند بہتہ امام ابو حنیفہ کا مند کما جا سکتا تھا لیکن خوارزی کے سوا اور کسی نے ان مندول کا نام نہیں لیا۔ (شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے مند خوارزی کو طبقہ رابعہ میں شامل کیا ہے جو محدثین کے ہاں قابل اعتاد نہیں ہیں کیونکہ ان میں اکثر موضوع اور من گرمت روایات پائی جاتی ہیں) پر تبصرہ کرتے ہوئے شبلی صاحب فرماتے ہیں شاہ ولی اللہ صاحب نے ذرا سختی کی۔ بات اتنی ہے کہ جن مندول کی فرماتے ہیں شاہ ولی اللہ صاحب نے ذرا سختی کی۔ بات اتنی ہے کہ جن مندول کی

نبت بیان کیا جاتا ہے کہ امام صاحب کے شاگردوں نے لکھے ان کا نہ وہ تاریخوں سے جُوت ملتا ہے نہ وہ خود کسیں پائے جاتے ہیں 'جو مند امام صاحب کے زمانہ سے بہت پیچھے لکھے گئے وہ البتہ موجود ہیں لیکن ان کی احادیث کا امام صاحب تک سند صحح منصل پنچنا مشتبہ ہے۔

فقہ اکبر کے بارہ میں فرماتے ہیں۔

میرا خیال ہے کہ ابو مطبع بلنی نے ایک رسالہ میں بطور خود عقائد کے مسائل قلمبند کئے تھے رفتہ رفتہ وہ الم صاحب کی طرف منسوب ہو گئے۔

میرایہ بھی خیال ہے کہ فقہ اکبر کی موجودہ ترتیب و عبارت ابو مطیع کے زمانہ سے بھی بہت بعد کی ہے۔

اور آخر میں فیصلہ دیتے ہوئے فرماتے ہیں۔

آج امام صاحب کی کوئی تھنیف موجود نہیں ہے۔ (سیرت نعمان ص ۱۳۵)
علامہ انور شاہ اور علامہ شبلی نعمانی کی عبارات سے واضح ہے کہ ان دونول
ہزرگوں کے نزدیک امام صاحب کی طرف جو کتابیں منسوب کی جاتی ہیں وہ ان کی
نہیں ہیں بلکہ مند تو خوارزی نے ساتویں صدی میں لکھی اور منسوب امام صاحب
کی طرف کر دی اس طرح فقہ اکبر ابو مطبع نے لکھی یا بقول نعمانی صاحب اس کے
لکھنے والے کا پتہ نہیں اور وہ بھی آہتہ امام صاحب کی طرف منسوب ہو
گئی۔ الغرض امام صاحب کی دنیا جمان میں کوئی کتاب موجود نہیں۔

منأظرانه ذوق

علامہ شیل نعمانی اور دیگر حنی مصنفین حضرات جنہوں نے امام صاحب کی سیرت نگاری میں قلم اٹھایا ہے وہ امام صاحب کے مناظرانہ انداز کو بری اہمیت سے بیان کرتے ہیں اور ان مناظروں سے امام صاحب کا استحفار' جودت طبع' وسعت معلومات اور علم کلام میں ممارت ثابت کرتے ہیں۔ ہمیں اس سے انکار کی

ضرورت بھی کیا ہے امام صاحب ان تمام اوصاف کے حال ہوں گے گر ان تمام باتوں کے باوجود علامہ شبلی نعمانی صاحب کو یہ اعتراف کرنا پڑا ہے جیسا کہ فرماتے ہیں۔

اس مقام پر بیہ کہہ دینا ضروری ہے کہ امام ابو حنیفہ کے مناظروں اور تکتہ آفرینیوں کے متعلق بہت بے سروپا افسانے شہرت پکڑ گئے ہیں اور طرو بیہ کہ بعض مشہور مصنفوں نے بغیر شخقیق و تقید کے ان کو اپنی تالیف میں نقل کر دیا جس سے عوام کو اپنے غلط خیالات کے لئے ایک دستاویز ہاتھ آگئی۔

پھر نعمانی صاحب نے صرف ایک صفحہ کی مسافت طے کرنے کے بعد یہ کمہ کر ان مناظروں کو نقل کرنے کا سلسلہ ازخود بھی شروع کر دیا کہ

اس میں شبہ نمیں کہ اہم صاحب کو اور ائمہ کی نبست مناظرہ اور مباحثہ کے موقع زیادہ پیش آئے انہوں نے علوم شرعیہ کے متعلق بہت سے ایسے تکتے ایجاد کئے تھے جو عام طبیعتوں کی دسترس سے باہر تھے اس لئے ظاہر بینوں کا ایک برا گروہ جن میں بعض مقدس اور سادہ دل بھی شامل تھے ان کا مخالف ہو گیا اور بھشہ ان سے بحث و مناظرہ کے لئے تیار رہتا تھا امام صاحب کو بھی مجبورا ان کے شہمات رفع کرنے بڑتے تھے۔ (سیرت نعمان ص ۱۰۹)

علامہ نعمانی صاحب نے امام صاحب کے مناظرے کرنے کی جو وجہ بیان کی ہے کہ انہیں اس پر مجبور کیا تھا تاریخی طور پر اس کا ثبوت مشکل بلکہ ناممکن ہے۔

ہاں یہ تو بات ہے کہ کوفہ کی فضا معتزلہ وغیرہ سے معمور تھی جو اپنا سارا زور نقل کے بجائے عقلی مباحث میں دکھاتے تھے اور یہ کوئی بعید نہیں کہ امام صاحب بھی ان کے اس انداز سے متاثر ہوئے ہوں۔

نعمانی صاحب نے بھی اپنی تالیف سیرت نعمان میں امام صاحب کے مناظروں کو عوام کے سامنے رکھنے کا پروگرام بنایا تھا گروہ ایک محقق ہونے کی وجہ سے یہ اعتراف کر چکے تھے کہ امام صاحب کی طرف اکثر مناظرے منسوب ہیں جن کا

حقیقت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں۔ گر پھر بھی انہوں نے اس کا جواز ان الفاظ سے نکل لیا۔ فرماتے ہیں۔

بعض مصنفوں نے ان کی ذہانت اور طباعی کے ذیل میں بہت سے ایسے قصے لکھ دیئے ہیں جن کو خدانخواستہ ہم سے تسلیم کرلیں تو عیاذ باللہ امام صاحب کو حیلہ جو 'چالاک' متفنی' سخن ساز ماننا پڑے گا لیکن وہ روایتیں تاریخی اصول سے ثابت نہیں ہیں اور اس وجہ سے اہل شخقیق خصوصا محد ثین نے ان کے لکھنے سے ہمشہ پر ہیز کیا ہے ہم بھی ان کو قلم انداز کرتے ہیں اور ان ہی روایتوں پر اکتفا کرتے ہیں جو فیلی غالب ثابت اور صحیح ہیں۔ (سیرت نعمان ص ۱۰۹)

یعنی نعمانی صاحب نے یہ تو تسلیم کرلیا کہ امام صاحب کی ذہانت کے شہرہ کو اجاگر کرنے کے بیں وہ تاریخی اور اجاگر کرنے کے بیں وہ تاریخی اور فنی لحاظ سے خابت نہیں ہیں۔ اس وجہ سے محدثین کرام نے آن کے لکھنے سے پر ہیز کیا ہے گویا کہ انہوں نے تسلیم کیا ہے کہ محدثین کرام نے امام صاحب کے بارہ میں بے سروپا باتیں بیان نہیں کیں۔

پھر نعمانی صاحب نے امام صاحب کے ان متعدد مناظروں کو حوالہ قرطاس کیا ہے جو تقریبا سرت نعمان کے پنیتیں صفات پر تھیلے ہوئے ہیں اور ان ہیں اکثر بلکہ تمام ہی (القلیل کالمعدوم) کو انہوں نے لکھتے وقت حوالہ سے مزین کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کی کیونکہ وہ ان کے ظن غالب میں صحیح ہیں پھران مناظروں میں امام صاحب کے مدمقائل فریق اس وقت کے تمام اکابر جیسے امام ثوری' ابن ابی میں امام صاحب کے مدمقائل فریق اس وقت کے تمام اکابر جیسے امام ثوری' ابن ابی لیل' ابن شبرمہ' اوزاعی' قادہ بھری' ضحاک' قاضی کیلی بن سعید انساری' قاضی شریک کو امام صاحب کے سامنے شکست و ریز سے دوجھار ہوتے دکھایا ہے وہ مناظرے تو کلفی زیادہ ہیں گر ہم ان میں صرف دو مناظروں پر فنی اور کلامی بحث مناظرے تو کلفی زیادہ ہیں گر ہم ان میں صرف دو مناظروں پر فنی اور کلامی بحث کرتے ہیں۔

رفع يدين پر مناظرہ

نعمانی صاحب رقطراز میں کہ۔

امام اوزائ اقلیم شام کے امام اور فقہ میں ندہب مستقل کے بانی تھے مکہ کرمہ میں امام ابوطنیفہ سے ملے۔

لهم اوزای (ابوحنیفه) سے عراق والوں سے نمایت تعجب ہے کہ رکوع میں جاتے وقت رفع بدین نہیں کرتے۔ حالا تکہ میں نے در مری سے در کوع سے سالم بن عبداللہ سے انہوں نے عبداللہ بن عمر طافی سے سنا ہے کہ رسول اللہ علیم ان موقعوں پر رفع بدین کرتے تھے۔

امام صاحب (اوزاعی سے) اس کے بالقابل ملو ابراہیم تعمی علم عبد عبدالله بن مسعود سے روایت کرتے ہیں کہ آنخضرت مالیکا ان موقعوں پر رفع یدین نہیں کرتے تھے۔

الم اوزاعی سجان الله میں تو زہری سالم عبدالله کے ذریعہ حدیث بیان کرتا ہوں آپ اس کے مقابلہ میں حملو تعمی ملقمہ کا نام لیتے ہیں۔

(المام صاحب) میرے رواۃ آپ کے رواۃ سے زیادہ فقیہ ہیں اور عبد اللہ بن مسعود طاف کا رتبہ تو معلوم ہی ہے اس لئے ان کی روایت کو ترجیح ہے۔ حماد زہری سے زیادہ فقیہ سے زیادہ فقیہ ہیں۔ محمی سالم سے۔ اور علقمہ (تا بعی) یہ ابن عمر سے زیادہ فقیہ ہیں صرف عبداللہ کو صحابی ہونے کا شرف ضرور حاصل ہے گروہ علقمہ سے زیادہ فقیہ نہیں ہیں۔ (امام اوزاعی۔ خاموشی)

یہ وہ مناظرہ ہے جس کو جامع المسانید کے مولف نے الم سفیان توری کے حوالہ سے پیش کیا ہے اس مناظرے کی اسادی حیثیت کیا ہے۔ اور کلامی حیثیت کیا ہے۔

اولاً کلای اور تفقه کی حیثیت سے دیکھا جائے تو ایک متواتر عمل کو کوئی بھی ثقہ اور قابل اعتماد راوی بیان کرے تو وہ واجب الشلیم ہوتا ہے رفع یدین کے اثبات کی حدیث کے تمام راوی ثقہ اور متفق علیہ ہیں جبکہ ترک کی روایت کے جو

راوی اس مناظرہ میں جو پیش کی گئی ہے حماد بن ابی سلیمان ہیں جو متغیر عظم اوی تو مرگی ذدہ اور مختلف نیہ ہیں۔ پھر اس میں راوی کی فقاہت کی کیا ضرورت راوی تو صرف اتنا بنا رہا ہے کہ رسول اللہ طابع مرفع بدین کرتے تھے اس میں راوی کے اپنے تفقہ اور استنباط کو کوئی دخل نہیں۔ النذا امام صاحب کا ایسے مسئلہ میں جو صرف روایت سے تعلق رکھتا ہے راوی کے تفقہ کا اعتراض اٹھانا اولاً مناسب معلوم نہیں ہو تا۔

ٹانیا ہم کتے ہیں کہ یہ مناظرہ ہوا ہی نہیں بلکہ یہ محض زیب داستان ہے جس کو مشہور کذاب شاذ کونی نے ایجاد کیا ہے۔

#### شاذ كونى كانتعارف

نام سلیمان بن داؤر منقری شاذ کونی ہے۔ ۲۳۳ کو فوت ہوئے ہیں۔ محد ثین كرائم اور ائمہ نقاد نے ان كے بارہ ميں بہت لمبا چوڑا كلام كيا ہے جس كا اختصار ہم عافظ ابن حجر کی معروف کتاب واسان" سے پیش کرتے ہیں۔ امام بخاری فرماتے ہیں اس میں نظرے (یہ جرح الم بخاری کے نزدیک بری سخت ہے) الم ابن معین نے ان کو ایک حدیث میں کذاب کہا ہے۔ امام صالح بن محمد فرماتے ہیں بیہ حدیث میں جھوٹ بولتے تھے۔ امام ابوحاتم فرماتے ہیں متروک الحدیث ہے امام نسائی فراتے ہیں تقد نہیں ہے۔ امام احمد فراتے ہیں کذاب تھا۔ امام صالح جزرہ فرماتے ہیں ایک مجلس میں امام ابو زرعہ رازی اور شاذ کونی جمع سے اور میں بھی ان کے ساتھ تھا۔ امام ابو ذرعہ نے ایک روایت پیش کی جو شاذکونی کے علم میں نہ تھی اس نے فورا امام ابوزرعہ پر ایک روایت پیش کر دی جس سے امام ابوزرعہ پریشان ہو گئے۔ جب ہم وہاں سے چلے آئے تو ابوزرعہ فرمانے لگے مجھے علم نہیں یہ حدیث کمال سے اگئی تو میں نے کما اس نے صرف آپ کو پریشان کرنے کے لئے یہ حدیث موقع پر گھڑ دی تھی۔ امام ابو احمد حاکم فرماتے ہیں متروک الحدیث ہے ابن مهدی اس کو خائب (ناکام) کتے تھے۔ امام عبدالرزاق نے شاذکونی کی مرویات کو پڑھا تو چرے میں تغیر آگیا اور فرمانے گئے یہ اللہ کا دشمن کذاب اور خبیث ہے امام صللح جزرہ کہتے ہیں یہ برموقعہ سندیں گئر لیا کرتا تھا۔ امام عجلی فرماتے ہیں بہت برا اور ماجن آدمی تھا۔ امام جزرہ فرماتے ہیں اس میں اخلاقی برائیاں بھی تھیں اور عباس عزری فرماتے ہیں جب یہ فوت ہوا تو ایک سانپ اس کی جلد میں گزر گیا۔

(لسان ص ۸۵ تاص ۸۷ ج ۳)

یہ ہے اس مناظرے کو بیان کرنے والا۔ اب آپ خود ہی اندازہ لگا لیس نعمانی صاحب کا ظن غالب اور ان کی روایت وانی کا معیار کتنا بلند اور اچھا تھا۔

#### فاتحه خلف الامام

علامہ شبلی صاحب نے امام صاحب کے ایک اور فاتحہ خلف الامام کے موضوع پر مناظرے کا ذکر کیا ہے جس کی تفصیل کچھ یوں بیان کی ہے کہ-

ایک دن بت سے لوگ جمع ہو کر آئے کہ قرات خلف الامام کے مسلم میں امام صاحب سے گفتگو کریں۔

امام صاحب (آنے والوں سے) اتنے آدمیوں میں تھا میں کیونکر بحث کر سکتا ہوں۔ البتہ یہ ہو سکتا ہے کہ آپ اس مجمع سے سمی کو منتخب کر لیس جو سب کی طرف سے اس خدمت کا کفیل ہو۔ اور اس کی تقریر کو پورے مجمع کی تقریر سمجمی جائے۔

آنے والے (امام صاحب سے) منظور ہے۔

اہم صاحب (آنے والوں سے) آپ نے یہ تسلیم کیا تو بحث کا خاتمہ بھی ہو گیا آپ نے بہ تسلیم کیا تو بحث کا خاتمہ بھی ہو گیا آپ نے جس طرح ایک مخص کو سب کی طرف سے بحث کا مخار کر دیا ای طرح اہم مُماز بھی تمام مقتدیوں کی طرف سے قرات کا کفیل ہے۔

تبصره

علامہ نعمانی صاحب نے اس مناظرے کا کوئی حوالہ نہیں دیا جس سے اصل مافذ تک رسائی حاصل کر کے اس کی اسادی حقیقت معلوم کی جاتی مگر اس کی حقیقت سے کوئی حقیقت سے کوئی تعلق نہیں۔ ہاں یہ ضرور فرایا ہے کہ امام صاحب نے اس مسئلہ کو صرف عقلی طور پر طے کیا ہے اور اس حدیث کی تشریح کی ہے جس کو خود امام صاحب نے مسند صحیح رسول اللہ علی ہم کی تشریح کی ہے جس کو خود امام صاحب نے مسند صحیح رسول اللہ علی ہم بہنچایا ہے من صلی خلف الامام فقراة الامام له قراة الامام له قراة الامام له قراة الامام له حرایرت نعمان ص ۱۱۳ کی قرات میں اس کی قرات بھی اس کی قرات ہے۔ (بیرت نعمان ص ۱۱۳)

ہم کہتے ہیں علامہ شبل صاحب نے اس میں بہت سی باتیں خلاف حقیقت بیان کی ہیں۔ اولاً اگر اس مناظرے کو صحح بان لیا جائے تو اس سے لازم آیا ہے کہ امام صاحب صفات باری تعالی (بیک وقت تمام کی فریاد سننا) کے مکر تھے۔ ٹانیا انہوں نے قرآن کریم کی اس آیت لیس کھٹلہ شئی۔ کا بھی انکار کیا ہے کہ خلوق کو خالق کے ساتھ تشبیہ دی ہے۔ جس سے جمیت کی ہو آتی ہے طلائکہ ہم تو امام صاحب کے بارہ میں ایبا تسلیم نہیں کرتے کہ وہ ایک مسئلہ کی بنا پر تمثیل اور تعطیل کے قائل ہوں۔ ٹالٹ سے مسئلہ تو منصوص ہے جس میں اجتماد کو دخل اور تعطیل کے قائل ہوں۔ ٹالٹ سے مسئلہ تو منصوص ہے جس میں اجتماد کو دخل نہیں گر امام صاحب نے نص بیان کرنے کے بجائے صرف عقل اور اجتماد سے کام لیا جو نص کی موجودگی میں اصولا قابل قبول نہیں۔ رابعا "علامہ صاحب نے جو حدیث سے عدم حدیث بیش کی ہے اور اس کی سند کو صحیح قرار دے کر خود ہی علم حدیث سے عدم واقفیت کا شوت مہیا کیا ہے حالانکہ سے روایت معلول ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر واقفیت کا شوت مہیا کیا ہے حالانکہ سے روایت معلول ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر واقفیت کا شوت مہیا کیا ہے حالانکہ سے روایت معلول ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر والیت معلول ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر والے ہیں۔

یہ حدیث متعدد طرق سے مردی ہے گردہ تمام معلول ہیں-(التحیص الجیر ص ۲۲۲ج)

خامسا"۔ مناظرہ کرنے والے عالم تھے یا جائل۔ اگر عالم تھے تو ان کے سامنے نص قطعی کی ضرورت تھی اگر وہ جائل تھے تو ان سے المم صاحب کا مناظرہ کیسے؟ کیا الم صاحب اصول مناظرہ سے ناواقف تھے؟ بسرحال دلائل کی دنیا میں اس مناظرے کا کوئی وجود نہیں ہے۔

#### نظريه تقليد

الم صاحب جس دور میں بقید حیات تھے وہ دور تقلید سے خالی تھا الم صاحب نے نہ تو مند افقاء اور تدرلیں پر فائز ہونے سے پہلے کسی کی تقلید کی اور نہ بی بعد میں۔ اگرچہ آپ کا زیادہ تر دارومدار امام مخعی کے فتوں پر تھا۔ جب مسند تدریس پر فائز ہوئے تو آپ نے اپنے تلافہہ کو بھی تقلید کا تھم نہیں دیا بلکہ واضح طور پر فرمایا کہ بلا تحقیق ہمارے فتوے اور اقوال نقل نہ کیا کرو۔ تو اس اعتبار سے جو لوگ امام صاحب کی تقلید کا دم بھرتے ہیں حقیقت میں وہ امام صاحب کی خالفت کرتے ہیں ہم یمال اس موضوع کو طوالت دیتا نہیں چاہتے ورنہ یہ موضوع کو طوالت دیتا نہیں چاہتے ورنہ یہ موضوع قدرے طویل بھی ہے اور دلچپ بھی ہے جس کی تفصیل مسئلہ تقلید پر معرکت الاراء کتاب مقلدین ائمہ کی عدالت میں ہم نے بیان کی ہے جو اس مسئلہ پر لائق مراجعت ہے۔

## امام صاحب سے احناف کا اختلاف

ام صاحب تقلید کے نہ خود قائل سے اور نہ ہی وہ شاگردوں کو تقلید کا تھم دیتے ہے۔ یہ وجہ ہے کہ لام صاحب کے تلافہ نے ان سے شدید اختلاف کے بین جس کی تفصیل بعض کے تراجم میں آرہی ہے گرہم یمال موجودہ احتاف کا فقہ دفتیہ سے اختلاف بیان کر دیتے ہیں۔

() تعلیم قرآن اجرت پر جائز نہیں۔ آج کے اکثر قراء اور مدرسین صرف تعلیم کی اجرت پر گزارہ کر رہے ہیں۔

(۲) عورتوں کا مسجد میں جانا مکروہ ہے۔

گر آج کے دور میں احناف کی مساجد میں عورتوں کے لئے گیریاں تغیر ہو چکی ہیں اور عورتیں جعد کے خطبوں میں اور تراوی کی نماز پڑھنے کے لئے مساجد میں جاتی ہیں۔

(r) المام قرآن کے بجائے سنت کا زیادہ عالم ہو۔

گر آج مشلدہ میں ہے کہ احناف کی اکثر مساجد میں صرف لفظی حافظ اور مخارج کے اوا کرنے کے ماہر قاری ہیں۔ جن کا قرآن اور سنت فنمی سے زیادہ تعلق نہیں ہے۔

(٧) نماز جنازه غائبانه جائز نهيں۔

گر آج احناف کے بوے بوے شیوخ غائبانہ نماز جنازہ پڑھا رہے ہیں جس کی متعدد مثالیں روزانہ چھپنے والی اخبارات کی مع تصاویر زینت بن چکی ہیں۔

(۵) ديمات مين جعه نهين-

آج تو چند گھرول پر مشمل ڈیرول پر بھی احناف کے جمعہ کے خطبے ہو رہے ہیں۔

(۲) دیمات میں عید نہیں۔

گر آج کون سا دیمات ہے جمال عید کی نماز اوا نہیں کی جاتی۔

(2) مفقود الخبر كے بارہ ميں فقہ حنى كچھ اور كہتى ہے مگر اكابر ديوبند كا فتوى اس بارہ ميں حضرت عمر كے ند ہب كے مطابق جار سال پر ہے۔

(۸) دو ہری جماعت جائز نہیں۔

گر ہم دیکھ رہے ہیں کہ حفی حضرات کئی کئی جماعتیں کراتے ہیں۔ (۹) امام کو آمین نہیں کہنی چاہئے۔

گر موجودہ احناف کا عمل اس کے بر عکس ہے امام بھی نماز میں آمین کہتا ہے خواہ وہ دل میں ہی کہتا ہو۔

> (۱۰) ایک شریں متعدد جعہ کے خطبات کی فقہ حنفی میں نص نہیں۔ گریمال تو ہر شرمیں بیسیوں خطبے بیک وقت ہو رہے ہیں۔

یہ اختلاف کیوں؟ اس کئے کہ فقہ حنفی کی بنیاد آراء و قیاس پر ہے اور آراء و قیاس میں تبدیلی کا ہونا بدیمی امرہے۔

ہم برے ادب سے ان احباب سے سوال کرتے ہیں جو اس فرضی کمیٹی کے وجود کو تسلیم کرتے ہیں کیا سالها سال کی محنت سے اس سمیٹی نے شخقیق سے جن مسائل کو رقم کیا تھا اب یہ شخقیق غلط ہو گئی ہے اور وہ مسائل ناقاتل اعتلا ہو چکے ہیں اور کیا ان سے اور دیگر متعدد مسائل میں موجودہ احناف نے امام صاحب کے فود کو اس حنی شعر کا مستحق قرار تو نہیں دے دیا کہ۔

فلعنة ربنا اعداد رمل على من رد قول ابى حنيفته

جس نے امام صاحب کے ایک قول کو بھی رد کیا اس پردیت کے ذرات کے برابر لعنت ہے کیا اس کی زد میں آنے سے کوئی نیج سکتا ہے۔ نہیں نہیں ہرگز ہرگز نہیں ہم اس شعر کو درست تنلیم نہیں کرتے جس نے یہ شعر کما ہے اس نے مسلمانوں سے انصاف نہیں کیا۔

# امام صاحب محدث اور راوی کی حیثیت سے

ام صاحب جس دور میں مند تدریس و افناء پر فائز سے اس دور میں علم حدیث کا مرسوء شرو اور چرچا تھا بلاد اسلامیہ کے اہم شہول میں اشاعت و ترویج حدیث کے مراکز قائم ہو کچے تھے۔ حجاز' شام' معر' عراق وغیرہ میں علم حدیث کی

اشاعت زوروں پر تھی کوفہ شہر میں بھی بعض نامور محدث امام سفیان توری وغیرہ مند حدیث سجائے ہوئے تھے جن سے دور دراز کے علاقوں میں بھی علم حدیث کی ضیائیں اور کرنیں بھیل رہی تھیں گر محدثین کی اس فہرست میں امام صاحب کا نام موجود نہیں۔ اس کی اہم وجہ یہ تھی کہ امام صاحب کمتب حماد کے فارغ شدہ تھے جس میں حدیث کے بجائے قیاس و آراء کو غلبہ حاصل تھا۔ امام صاحب نے بھی اپنے استاذ گرای قدر کا طریق اور انداز بحال رکھا تھا۔

#### صحاح سندمیں روایت

واضح ہو کہ امام صاحب کی سند سے حدیث کی معروف اور مسلم کتب خصوصا صحاح ستہ میں کوئی روایت موجود نہیں۔ ترفری شریف میں کتاب الحج باب الاشعار میں فراہب کے بیان میں ایک دفعہ نام کا ذکر آیا ہے وہاں بھی امام و کمع نے امام صاحب کے اس مسلہ میں موقف کو بدعت سے تعبیر فرمایا ہے جس کی تفصیل امام و کمع کے تذکرہ میں آری ہے۔ ہاں البتہ بعض تیسرے اور چوشے درجہ کی کتب میں امام صاحب کی روایات بائی جاتی ہیں لیکن ان میں بھی زیادہ مرسل' منقطع' مضیف اور ناقابل جمت ہیں۔ مرفوع روایات کی تو اتنی قلت ہے کہ وہ سندا جیسی ضعیف اور ناقابل جمت ہیں۔ مرفوع روایات کی تو اتنی قلت ہے کہ وہ سندا جیسی بھی ہیں کچھ زیادہ نہیں۔ جیسا کہ امام ابن حبان نے بالتصریح فرمایا ہے کہ۔

(امام صاحب کی) دنیا بھر میں مند روایات کی تعداد صرف ایک سو تمیں ہے۔ ان میں بھی ایک سو بیں میں غلطیاں کی بیں کسی کی سند بدل دی ہے اور کسی کا متن تبدیل کر دیا ہے۔ (کتاب الجروحین ص ۱۲۳ج ۲۳)

احناف نے اس قلت کی مخلف تو جمیات کی ہیں۔ جو کچھ وزن نہیں رکھتیں ان تمام کا ذکر تو یہاں طوالت کا باعث ہو گا البتہ ایک بردی جامع توجیہ جسے امام صاحب کے حق میں ہمیشہ ہی اچھالا جاتا ہے اس کا ذکر مناسب ہو گا۔

قاضی ظہور الحن جو صارم صاحب کے والد گرامی اور تاریخ الفقہ کے اصل

مصنف ہیں (صارم صاحب اس کے صرف مرتب ہیں) وہ فرماتے ہیں۔

امام ابو حنیفہ جب مند درس پر متمکن ہوئے انہوں نے یہ دکھ کر کہ حدیث کی روایت کا گھر گھر چرچا ہے اور ان راویوں میں بعض ناائل کم فیم بھی شائل ہیں اور بدعتی احادیث وضع کر رہے ہیں تو مثل حضرت ابو بکر و عمر و ابن مسعود (رضی اللہ عنہم) کے حدیث کی جانچ میں سختی شروع کی سند کے مطالبہ پر زور دیا حدیث کی جانچ اور راوی کے جانچ کے قواعد مقرر کئے ان شرائط نے بہتوں کی قلعی کھول دی اس لئے ان فرضی اور مصنوعی محدثین کو آپ سے عداوت پیدا ہوگئ۔ (آریخ الفقہ ص ۹۰)

ہم کتے ہیں کہ قاضی صاحب نے یمال چیٹم ہوشی کی ہے اور حقائق کو مسخ کر کے قلم کے زور سے وہ کچھ ثابت کرنا چاہا ہے جس کی ان کے پاس کوئی دلیل نسیں۔ یہ تو درست ہے کہ اس دور میں حدیث کا گھر گھر چرچا تھا اور یہ بھی درست ہے کہ بدعتی اور نااہل لوگ حدیثیں وضع کرتے تھے جن میں امام صاحب کے شاگردوں کی بھی ایک معقول تعداد ملوث تھی جس کی تفصیل آئندہ مختلف اراکین سمیٹی کے تعارفوں میں آئے گی۔ گریہ بات سرے سے ہی غلط ہے کہ امام صاحب نے احادیث کے قبول کرنے میں حضرت ابوبکر' عمراور ابن مسعود رضی الله عنهم کی طرح سختی ہے کام لیا تھا یہ اس کئے کہ حضرت شیخین ابو بکرو عمر رضی اللہ عنهم نے تبھی کسی کاذب اور مجروح راوی کی بیان کردہ روایت کو قبول نہیں کیا۔ جبکہ امام صاحب نے اینے دور کے مشہور کذاب راویوں سے موایش کی ہیں جس کی بین شہادت خود ان کی طرف منسوب کتاب جامع المسانید میں ہے جس میں ابوا لعطوف' جابر جعفی المان بن الی عیاش و نصر بن طریف عطاء بن عجلان بصری عمرو بن عبید اور محمد بن سائب کلبی وغیرہ مشہور کذابول سے امام صاحب کی روایات موجود ہیں پھر یہ روایات ان سے عدم علم کی بنا پر نہیں ہیں بلکہ بعض کے متعلق تو انہول نے ی خود وضاحت کی ہے کہ رہ بہ بہت برا کذاب ہے چنانچہ وہ جابر جعفی کے بارہ میں

فرماتے ہیں

(مارایت) اکذ ب من جابر الجعفی ما اتیته بشئی الا جاء نی فیه بحدیث - (میزان ص ۳۸۰ ج۱)

میں نے جابر جعفی سے برمھ کر اور کسی کو جھوٹا اور کذاب نہیں دیکھا میں جب بھی اس کے سامنے کوئی مسلہ پیش کرتا تو وہ مجھے اس بارہ میں کوئی حدیث بیان کر دیتا۔

یہ کتنی واضح تقدیق ہے کہ امام صاحب کے علم میں تھا کہ جابر جعفی کذاب راوی ہے اور ایبا وضاع ہے کہ وہ ان کے سلمنے روایت گھر لیتا تھا گر اس کے باوجود جامع المسانید میں روایتیں موجود ہیں۔ جس سے قاضی صاحب کے اس دعویٰ کی قلعی کھل جاتی ہے کہ امام صاحب سے زیادہ روایات اس لئے مروی نہیں ہیں کہ وہ اس میں بہت احتیاط سے کام لیتے تھے۔ اگر احتیاط ہی مدنظر ہوتی تو ایک سو ہیں میں نے المطن نہ ہوتی۔

محدثین کی عداوت کا شوسہ

قاضی صاحب کا یہ فرمانا کہ ان فرضی اور مصنوعی محدثین کو اہام صاحب سے عداوت ہوگئی تھی نمایت لغو اور باطل ہے اول تو قاضی صاحب کو ان فرضی محدثین کی تفصیل بیان کرنی چاہئے تھی گر ایبا ان کے لئے ممکن نہ تھا۔ ٹانیا کسی محدث کو اگر ذاتی رنجش ہو تو ہو گر اصول میں ان کی ذاتی عداوت آڑے نہیں آتی تھی اہام صاحب پر تقریباً تمام محدثین نے جرح کی ہے گر اس میں نہ کوئی عداوت تھی اور نہ ہی حسد بلکہ اہام صاحب کا مختلف مواقع میں روایات میں ذھول عداوت تھی اور نہ ہی حسد بلکہ اہام صاحب کا مختلف مواقع میں روایات میں ذھول اور نسیان تھا جس کی تفصیل کچھ پہلے گذر چی ہے اور آئندہ بھی آرہی ہے ظاہر ہے کہ علم روایت میں یہ نقص بہت بڑا سمجھا جاتا ہے جس وجہ سے محدثین کرام نے ان پر جرح کی پھر جرح کرنے والے کون محدث تھے ان کا تذکرہ تو بالاختصار نے ان پر جرح کی پھر جرح کرنے والے کون محدث تھے ان کا تذکرہ تو بالاختصار چند سطور کے بعد آجائے گا گریہ بات ضرور ہے کہ آگر ان محدثین کرام کو مصنو کی

اور فرضی قرار دے دیا جائے تو پھر دنیا میں کوئی اور اصلی محدث کا وجود باتی نہیں رہتا۔ اس لئے قاضی صاحب نے جو لکھا اگرچہ انہوں نے اپنے متقدمین کی روش میں ہی لکھا ہے گر محض تعصب یا جذبات کی وجہ سے جو دلائل سے بالکل عاری اور خالی ہے۔

# ناقدین کے اساء

وہ اس لئے کہ امام صاحب پر جن محدثین نے جرح یا تقید کی ہے اور علم روایت میں ضعیف قرار دیا ہے ان میں ایسے محدث بھی ہیں جو امام صاحب کے ہم عصر اور علم حدیث میں درجہ کمال رکھتے تھے اس طرح ان کے دور کے معا بعد کے محدثین بھی جو ہر طرح سے اپنے علم و فن میں کامل تھے۔ جن میں چند مشہور یہ ہیں۔ ابن ابی داؤد فرماتے ہیں۔

امام ابوحنیفہ پر تقید تمام علماء نے کی ہے بھرہ کے امام ابوب سختیانی۔ کوفہ کے امام سفیان ثوری۔ حجاز کے امام مالک۔ مصرکے امام لیث بن سعد۔ شام کے امام اوزاعی۔ خراسان کے امام عبداللہ بن مبارک وغیرہم۔

(الكامل ص ١١٤٢ ج ١)

#### ان کے ساتھ

امام شافعی (مسئله الاحتجاج بالشافعی) امام احمد بن طنبل (کتاب السنه) امام مسلم (الکنی والاساء) امام دار قطنی (سنن دار قطنی) امام نسائی (کتاب الفعفاء) امام بخاری (تاریخ کبیر) امام یجی بن معین (کتاب السنه) امام ابن ابی حاتم (کتاب البحروصین) امام عقیلی (الفعفاء) (کتاب البحروصین) امام عقیلی (الفعفاء) امام ابن عدی (الکامل) امام ابولعیم اصفحائی (کتاب الفعفاء) امام جورجائی (کتاب الفاطیل) امام ابن سعد (طبقات) امام حاکم (معرفة علوم الحدیث)

امام حماد بن سلمه امام جام بن ليجيلٰ امام جرريبن حازم امام عبدالوارث امام حماد بن زید ابوعوانه امام على بن عاصم امام قاضی سواد عنبری امام يزيد بن زريع امام ابوعبدالرحمٰن مقرى عمربن قيس امام جعفربن محمه امام بوسف بن اسباط امام ابواسحاق فزارى امام سعيد بن عبدالعزيز قاضی ابن ابی کیلی امام الائمته ابن عيينه امام محمر بن جابر قاضی شریک بن عبدالله امام ابو بكربن عياش امام حفص بن غياث امام فضل بن مویٰ امام رقبه بن مصقله امام و حمع بن جراح مالك بن مغول حجاج بن ارطاة الم عيسى بن يونس امام قاضی ابن شبرمه قاسم بن حبيب

ان میں بہت سے اراکین سمیٹی بھی شامل ہیں وغیرہم رحمہ اللہ اجمعین۔ (تاریخ بغداد ص ۱۳۷/ ۱۳۳)

اگر کہا جائے کہ تمام متقدیمن اور نقاد محدثین کرام نے روایت حدیث میں ان پر جرح اور تقید کی ہے اور اکثر نے اپنی کتابوں میں ان کی مرویات کو داخل نہیں کیا تو اس میں کوئی مبالغہ نہیں۔ اگر بالفرض کسی معروف محدث نے ان سے کوئی روایت اپنی کتاب میں بیان کی ہے تو وہاں انہوں نے اس کے ضعیف ہونے کا حکم بھی لگایا ہے جیسا کہ امام دار قطنی ہیں۔ اور بلاشبہ حدیث کے معالمہ میں کسی ایک محد ث نے بھی امام صاحب کی توثیق نہیں کی ہاں تہذیب میں حافظ ابن حجر نے ان کی توثیق صرف امام کی بن معین سے نقل کی ہے ہم کتے ہیں امام کی بن معین سے متعدد صحیح اساد کے ساتھ امام صاحب کی تضعیف بھی منقول ہے معین سے متعدد صحیح اساد کے ساتھ امام صاحب کی تضعیف بھی منقول ہے ملاحظہ ہو کتاب السنہ تاریخ بغداد عقیلی۔ وکامل ابن عدی۔ اب ان محدثین کرام کو دیکھئے اور قاضی صاحب کا ذکورہ بیان بھی سامنے رکھئے تو انصاف سے فیصلہ بچئے کہ

اگر قاضی صاحب اپنے بیان میں سپے ہیں تو ہتائے روئے زمین پر کوئی محدث اصلی بھی ہوگا؟ اعتراف حقیقت کے بجائے النا محدثین کرام پر جو دین اور سنت کے اصل محافظ اور پاسبان تھے طرح طرح کے الزام نگانا انصاف کا خون ہے ہم اس بحث کو دور حاضر کے معروف محدث علامہ ناصر الدین البانی کے حقیقت بہندانہ تجزیہ پر ختم کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں۔

ان اباحنیفة علی جلالته فی الفقه قد ضعفه من جهة حفظه البخاری و مسلم والنسائی وابن عدی وغیرهم من ائمه الحدیث

(سلسله احاديث ضعيفه ص ۳۹۰ ج۱)

بلاشبہ امام ابو حنیفہ فقہ میں جلیل القدر سے گران کے حافظہ کی وجہ سے امام بخاری مسلم 'نسائی ' ابن عدی اور دیگر ائمہ محدثین نے ضعیف قرار دیا ہے۔

#### وجبه ضعف

جو الم البانی نے فرایا ہے وہ بالکل درست ہے ہم بھی الم صاحب کے ورع 'زہد' تقویٰ اور پرہیزگاری کو ہرو چھم قبول کرتے ہیں اور ان تمام فضائل کو برغبت و رضا تسلیم کرتے ہیں جو صحت سند کے ساتھ مروی ہیں گر محد ثمین کرام کے فیصلوں کو عداوت کہتے ہیں اور نہ حمد سے تعبیر کرتے ہیں محد ثمین کرام پر عداوت اور حمد کا الزام لگانا سنن نبویہ پر نیشہ چلانے کے متراوف ہے امام صاحب کا روایت کے معالمہ میں ضعیف ہونا اتنی واضح حقیقت ہے جس کا انصاف کے ساتھ انکار ممکن نہیں۔ اس کا اعتراف خود امام صاحب کو بھی ہے چنانچہ امام صاحب تاضی ابویوسف سے فرماتے ہیں۔

لاتروعنی شیئا فانی والله ما ادری امخطی انا ام مصیب (کتاب السنر ص ۲۲۲ ج او تاریخ بغداد ص ۳۲۳ س۱۱) تم مجھ سے کچھ ند کھا کرو بقسم خدا مجھے علم نہیں کہ میں خطابر ہویا درستی

ہام ابوعبدالرحن مقری جو امام صاحب کے شاگرد اور سمیٹی کے رکن ہتلائے جیں فرماتے جیں۔

میں نے امام صاحب سے سناوہ فرماتے تھے۔

عامة ما احدثكم به خطا-

(آريخ بغداد باسنادين ص ٢٢٥ ج ١١١)

تم سے جو میں عام بیان کرتا ہوں وہ غلط ہوتا ہے۔
امام صاحب کے یہ فرمودات یہاں ان کے تقویٰ اور ورع پر دلالت کرتے
ہیں وہاں سے ہی محدثین کرام نے روایت حدیث کے سلسلہ میں جو امام صاحب پر
مضعیف کا تھم لگایا ہے اس کی تصدیق ہو جاتی ہے۔ اور محدثین پر جو متاخرین
احناف نے الزامات لگائے ہیں وہ ازخود باطل ٹھرجاتے ہیں۔

## سمیٹی کی سرپراہی

ام صاحب امام حماد کی وفات کے بعد ان کی مند کے جائشین مقرر ہوئے امام حماد کی وفات ۱۳ الله میں ہوئی اور ہی سے کمیٹی کے اثبات والے کمیٹی کا آغاذ کرتے ہیں۔ گراس کمیٹی کا قیام اس لئے محل نظر ہے کہ امام صاحب نے جن چالیس افراد کو ملا کریہ کمیٹی تشکیل دی تھی ان میں بعض تو کمیٹی کے وجود میں آجانے کے مدت بعد پیدا ہوئے اور بعض ابھی دودھ پیتے بچے تھے اور بعض کی عمر پانچ سات یا زیادہ سے زیادہ دس سال تھی جیسا کہ ان کے تعارف میں آپ کو معلوم ہو جائے گا تو کیا یہ تصور کیا جا سکتا ہے کہ امام صاحب اس اتنی بوی اور اہم معلوم ہو جائے گا تو کیا یہ تصور کیا جا سکتا ہے کہ امام صاحب اس اتنی بوی اور اہم ذمہ داری کو نبھانے کے لئے ایسے افراد کی خدمات حاصل کریں جو ابھی پیدا نہیں ہوکے یا نومولود اور مدت رضاعت میں تھے یا نابالغ اور شحقیق و جتجو کی سیم ھی پر تقاب پر تقرم نہیں رکھ بائے تھے۔ اگر یہ حقیقت ہے تو اس سے امام صاحب کے انتخاب پر تقرم نہیں رکھ بائے تھے۔ اگر یہ حقیقت ہے تو اس سے امام صاحب کے انتخاب پر تقدم نہیں رکھ بائے تھے۔ اگر یہ حقیقت ہے تو اس سے امام صاحب کے انتخاب پر تقدم نہیں رکھ بائے تھے۔ اگر یہ حقیقت ہے تو اس سے امام صاحب کے انتخاب پر تقدم نہیں رکھ بائے تھے۔ اگر یہ حقیقت ہے تو اس سے امام صاحب کے انتخاب پر تقدم نہیں رکھ بائے تھے۔ اگر یہ حقیقت ہے تو اس سے امام صاحب کے انتخاب پر تقدم نہیں رکھ بائے تھے۔ اگر یہ حقیقت ہے تو اس سے امام صاحب کے انتخاب پر تقدم نہیں رکھ بائے تھے۔ اگر یہ حقیقت ہے تو اس سے امام صاحب کے انتخاب پر تقدیقت ہے۔ تو اس سے امام صاحب کے انتخاب پر

بہت کچھ کہنے کی گنجائش نکل آتی ہے یقینا امام صاحب الی سکیٹی کی امارت اور صدارت ہلکہ اس کے قیام سے ہی بری الذمہ ہیں اور یہ سمیٹی محض ایک افسانہ ہے جس کی ولائل اور وجود کی دنیا میں کوئی حقیقت نہیں ہے۔



# (۱) اسد بن عمرو کوفی (دفات ۱۹۰ه)

اسد بن عمرو کے بارہ میں صاحب انوار کہتے ہیں۔

امام اسد بن عمرو بجلی مشہور محدث فقیہ اور امام صاحب کے ان چالیس فقہاء اور اصحاب میں سے تھے جو کتب قواعد و فقہ کی تدوین میں مشغول ہوئے۔ بلکہ عشرہ متقدمین میں شار کئے گئے۔ تمیں سال تک انہوں نے بھی مسائل فقہ لکھے امام صاحب کی خدمت میں طویل مدت تک رہے اور حدیث و فقہ میں تخصص عاصل کیا۔ سب سے پہلے امام صاحب کی کتابوں کے لکھنے والے میں ہیں۔

(مقدمه انوار ص ۱۹۱ ج ۱)

اس کے قریب قریب کی باتیں علامہ شبلی نے بھی تحریر فرمائی ہیں۔ کہ اسد پہلے مخص ہیں جن کو امام ابو حنیفہ کی مجلس تصنیف میں تحریر کا کام سپرد ہوا بہت بوے رتبہ کے مخص سے امام احمد بن حنبل نے ان سے روایت لی ہے اور یجیٰ بن معین نے ان کو ثقہ کہا ہے۔ (سیرت نعمان ص ۲۹۷)

علمي مقام

جناب اسد فقہ حنی میں بہت بلند مقام رکھتے ہیں۔ وہ امام صاحب کے اخص تلافہ میں سے ہیں۔ بعض نے ان کو بغداد کا قاضی بھی کہا ہے جو محل نظر ہے۔ معروف حدیث کی کتابوں خصوصاً صحاح ستہ میں ان سے کوئی حدیث منقول نہیں ہے۔

جرح وتعديل

علامہ شبلی کے بقول امام ابن معین نے ان کو ثقہ کما ہے گر ان کا یہ مقولہ کیل نظرہے انہوں نے صرف لا باس کما ہے۔ ان دونوں میں جو فنی فرق ہے وہ تمام اہل علم بالحدیث پر واضح ہے۔ امام احمد بن صبل کا امام صاحب کے اخص تلافہ کے بارہ میں ایک خاص موقف ہے جیسا کہ ان سے صبح سند کے ساتھ منقول ہے کہ ان کے بیٹے امام عبداللہ بن احمد نے اسد بن عمرو اور ابویوسف کے بارہ میں دریافت کیا انہوں نے فرمایا۔

اصحاب ابى حنيفة لا ينبغى ان يروى عنهم

(عقیلی ص ۱۳۸۴ ج م والکامل ص ۱۳۸۹ ج) ابوطنیفہ کے اصحاب (شاگرد) اس لائق نہیں ہیں کہ ان سے روایت لی بائے۔

امام احمد کے اس فرمان سے واضح ہوتا ہے کہ انہوں نے اسد کے بارہ میں اپنا وہی موقوف بیان کیا جو ان کا امام صاحب کے دیگر تلافہ کے بارہ میں تھا۔

ہمیں علامہ عبدالحی کھنو کی اور جناب ملا علی قاری حنی پر تعجب آتا ہے کہ
ان دونوں بزرگوں نے علم صدیث کو سمجھتے ہوئے بھی اپنے ندہی تعصب کو بالائے
طاق نہیں رکھا۔ بلکہ تمام حقائق سے اغماض کر کے کہا کہ امام احمد بن صنبل کا اسد
سے روایت لینا ان کی ثقابت کے لئے کافی ہے۔ طالا نکہ یہ تو کوئی اصول نہیں کہ
جس سے امام احمد روایت لیں وہ ثقہ ہوتا ہے۔ مند احمد میں کتنے ہی راوی ہیں جو
بانقاق محدثین ضعیف اور ناقابل احتجاج ہیں۔ پھر تعجب بر تعجب کہ اس اخترائی
اصول کو لسان المیران کے مخشی مولانا حسن نعمانی نے لسان کے حاشیہ کی زینت بنا

امام بخاری فرماتے ہیں۔ اسد ضعیف ہیں محدثین کے نزدیک کچھ نہیں۔ (کتاب الفعفاء بخاری ص ۲۸۵) امام نسائی ایک مقام پر فرماتے ہیں کہ ان میں کوئی حرج نہیں۔ اور دوسر۔ مقام پر فرماتے ہیں قوی نہیں۔ (ضعفاء ص ۳۱۰ و ۲۵۸) امام جورجانی فرماتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ اس سے فارغ ہو چکا ہے۔ (احوال الرحال ص ۲۷)

امام ابن معین سے ان کے بارہ میں مختلف روایات ہیں مشہور روایت یہ ہے کہ کذاب ہیں کوئی چیز نہیں۔

اور دو سری روایت میں لاباس به ہے۔

(الکائل ص ۱۳۹۸ و میزان ص ۲۰۱ ج او لسان ص ۱۳۹۸ ج ۱)

احناف کے اصول کے مطابق جب جرح و تعدیل میں تعارض ہو تو جرح
تعدیل پر مقدم ہوگی جبکہ جرح مفسر ہو۔ امام ابن معین کا اسد کو کذاب قرار دینا
مفسر جرح ہے جیسا کہ اصول حدیث کی کتابوں میں موجود ہے۔ اور پھر اس کی تائید
دو سرے انکہ محدثین کے اقوال سے بھی ہوتی ہے امام یزید بن ہارون جن کو المام
صاحب کا اخص شاگرد باور کرایا جاتا ہے۔ وہ فرماتے ہیں۔ لایحل الاخذ عنه
صاحب کا اخص شاگرد باور کرایا جاتا ہے۔ وہ فرماتے ہیں۔ لایحل الاخذ عنه

ان سے روایت لینا جائز نہیں ہے۔ امام ابن حبان نے تو بردی بات کمہ دی کہ

كان يسوى الحديث على مذاهبهم. وفي الميزان على منهب ابي

حنيفه

امام ابوحنیفہ کے ندہب کے موافق حدیثیں بنا لیا کرنا تھا۔ (میزان ص ۲۰۶ج السان ص ۳۸۳ج)

> الم عثمان فرماتے ہیں۔ هو والریح عندهم سواء (اسان ص ۳۸۴ ج ۱) محد ثین کے نزدیک اسد اور ہوا دونوں برابر ہیں۔ لینی قابل اعتاد اور قابل جحت نہیں ہیں۔

### ركنيت

جناب اسد الم صاحب کے معروف اصحاب میں سے ہیں اور طبقات احناف میں ان کا تذکرہ ایک اخص تلمیذ کی حیثیت سے ہوا ہے گر کوشش کے باوجود ہمیں ان کے نہ تو عقائد معلوم ہو سکے ہیں اور نہ ہی فقہی فقوے جس سے ان کے فقہی اور نہ ہی مطابق ۱۹۰ھ کو فوت کے فقہی اور نہ ہی مطابق ۱۹۰ھ کو فوت ہوئے ہیں اور من ولادت معلوم نہیں۔ اور یہ بھی معلوم نہیں کہ وہ کمیٹی کی تشکیل کے وقت عمر کے کس حصے میں شے یا ابھی پیدا ہی نہیں ہوئے شے حیرت تشکیل کے وقت عمر کے کس حصے میں شے یا ابھی پیدا ہی نہیں ہوئے شے حیرت اور تعجب کی بات یہ ہے کہ جو فقہ میں او اس کے بارہ میں ابھی تک یہ خفائق پردہ میں ہوں کہ وہ کمیٹی کی انہوں نے میں ہوں کہ وہ کمال کی وقت عمر کے کس من میں شے پھر انہوں نے میں ہوں کہ وہ کمیٹی کی تشکیل کے وقت عمر کے کس من میں شے پھر انہوں نے میں ہوں کہ وہ کمیٹی کی جو تمیں سال تک خدمات انجام دیں ہیں آخر وہ کمال ہیں اور ان کا جمع کردہ فقہ کا چالیس ارکان کا مصدقہ دفتر کمال غائب ہوگیا۔ معلوم ہے کہ

تدوین فقہ کی سمیٹی ایک افسانہ ہے جو بردھا دیا گیا ہے زیب داستان کے لئے۔

نیز جس محض پر وضع اور کذب کا الزام ہو اور وہ اپنے ندہب کی خاطر روایات کا تسویہ کرتا ہو وہ اِلِی دقیع علمی مجلس کے فیصلے تحریر کرنے کے لائق ہوگا اور آیا اس کا تحریر کردہ مجموعہ قائل اعتاد ہوگا؟



# (٢) حبان بن على عنزيّ

وفات ۱۷اھ

ولادت اااھ

مولف انوار نے مقدمہ انوار ص ۱۲۹ ج ۱۔ صارم صاحب نے تاریخ الفقہ ص ۹۹ اور علامہ شبلی صاحب نے اریخ الفقہ ص ۹۹ اور علامہ شبلی صاحب نے امام حبان بن علی عنزی کو بھی مجلس تدوین کا رکن قرار دیا ہے اور اجمالاً ان کی مدح و توصیف میں بہت کچھ فرمایا ہے۔ شبلی صاحب فرماتے ہیں۔

کثیر الروایته تھے ابن ماجه میں ان کی روایات سے متعدد حدیثیں موجود ہیں امام ابو حنیفه ان کی قوت حافظہ کے بہت برے مداح تھے۔

(سیرت نعمان ص ۳۹۸)

علمى مقام

موصوف علم و فضل اور فقہ کے علم سے ملامال سے احناف میں بروی نگاہ سے دیکھے جاتے ہیں۔ امام اعمش سل بن ابی صالح ابن عجلان کیٹ بن ابی سلیم عقیل بن خالد املی اور بربید بن ابی زیاد وغیرہم سے روایات بیان کرتے ہیں ان سے روایت کرنے والوں میں امام عبداللہ بن مبارک ابوغسان نمدی اور بکر بن یجی وغیرہم ہیں۔

نزبب

شیعیت کی طرف میلان اور جھکاؤ تھا۔

جرح

محدثین کی اکثریت نے ان کو حدیث میں ناقائل اعمّاد اور ضعیف قرار دیا ہے ان کی مطلق تویُق تو کسی ایک معروف محدث سے منقول نمیں ہے ہاں البتہ چند ایک حضرات نے ان کی ہلکی می تعدیل ضرور کی ہے امام عجلی نے ان کو صدوق کما ہے اور امام بزار نے صالح۔ اس طرح ایک روایت امام ابن معین سے بھی ان کے صدوق کی ہے جبکہ ان سے ہی دوسری روایت تغلیظ۔ یخطی اور ضعف کی ہے۔ امام جوزجانی فرماتے ہیں۔ واحی الحدیث ہے۔

(احوال الرجال ص 24)

امام دار تطنی فرماتے ہیں ضعیف اور متروک ہے۔

(كتاب الفعفاء ص ٥٧ و تهذيب ص ١٧١٦ ج ٢)

امام نسائی فرماتے ہیں ضعیف ہے۔ (کتاب الفعفاء ص ۲۸۹) امام بخاری فرماتے ہیں محدثین کے نزدیک قوی نہیں ہے۔

(ضعفاء بخاری ص ۲۵۸)

امام علی بن مدینی فرماتے ہیں میں ان سے روایت نہیں لکھتا ضعیف ہیں۔ (تهذیب ص ۱۷۴ج ۲)

امام ابوحاتم فرماتے ہیں قابل جمت نہیں ہیں۔ (میزان ص ۴۳۹ ج۱) آمام محمد بن عبداللہ بن نمیر فرماتے ہیں اس کی حدیث غلط ہے۔ امام ابواحمہ حاکم فرماتے ہیں محدثین کے نزدیک قوی نہیں ہے۔ ابن قانع فرماتے ہیں ضعیف ہے۔ ابن ماکولا فرماتے ہیں ضعیف ہے۔ امام ابن معین فرماتے ہیں ان کی حدیث کوئی چیز نہیں۔ (تنديب ص ١١٥ ج ٢)

نام ابن حبان فرماتے ہیں۔

فاحش الخطاء فيما يروى يجب التوقف في امره

(كتاب المجروحين ص ٢٦١ ج ١)

روایت بیان کرنے میں فاحش اور علین غلطیاں کرتے تھے جس سے ان کی روایت لینے میں توقف کرنا واجب اور ضروری ہے۔

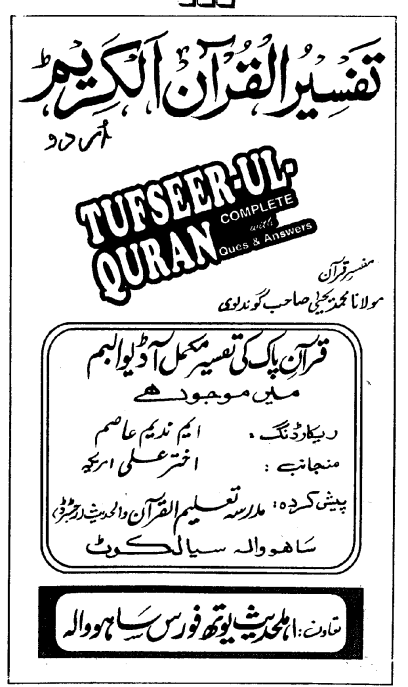
معلوم ہوا کہ موصوف حدیث میں قابل جمت نہیں ہیں علامہ شلی کا بیہ فرمانا کہ امام صاحب کو ان کے قوت حافظہ پر برا اعتماد ہے محدثین کے ذرکورہ فیصلے علامہ شبلی صاحب کے مقولہ کی سخت تردید کرتے ہیں اگر ان کی قوت حافظہ قابل اعتماد ہوتی تو محدثین کرام ان پر عدم اعتماد کا اظہار نہ کرتے۔ علامہ شبلی صاحب کا ان کو امام صاحب کی زبانی قابل اعتماد حافظے والا ٹھرانا محض خوش اعتقادی ہے اور وہ بھی بغیر دلیل کے۔

#### ركنيت

موصوف حبان بن مندل الله كو پيدا ہوئے ہیں۔ (تهذیب ۱۲۳) کا ج ۲) کویا کہ جب سمیٹی کا قیام عمل میں آیا اس وقت ان کی عمر دس سل سے زائد نہ تھی اور صارم صاحب کے بقول کہ امام صاحب نے جن اہل علم کا سمیٹی کی رکنیت کے لئے انتخاب کیا تھا وہ تمام علوم و فنون کے ماہر تھے جن کی فقہ و اجتماد کے لئے ضرورت تھی۔ (تاریخ الفقہ ص ۱۹)

تو کیا وس سال کا بچہ جو ابھی سن رشد کو نہیں پہنچا وہ ان تمام علوم و ننون کا ماہر ہو گیا تھا کہ جن سے وہ ورجہ اجتماد کو پانے کی المیت اور صلاحیت کا مالک ہو گیا تھا۔ پھر کیا علم کہ وہ اس کمیٹی کے رکن سے بھی تھے یا نہیں صرف امام صاحب سے تمام کر وہ اس کمیٹی کے رکن سے بھی تھے یا نہیں صرف امام صاحب سے تمام کرد تو اور بھی ان چالیس سے تمام کرد تو اور بھی ان چالیس

# حضرات کے علاوہ ہیں مگر آپ ان کو سمیٹی کا رکن ماننے کے لئے تیار نہیں ہیں۔



# **(۳**) حسن بن زیاد لولوی

ولادت ۱۱۱ه وفات ۱۹۰۷ه

انوار کے مولف ان کے بارہ میں رقم طراز ہیں۔ امام حسن بن زیاد لولوی امام اعظم کے تلاندہ و اصحاب و شرکاء تدوین فقہ میں سے بوئے بیدار مغز فقیہ اور دانشمند محدث تھے۔ (مقدمہ انوار ص ۱۲۰ج۱)

## علمی مقام

موصوف کا فقہاء احناف میں بہت برا مقام ہے بعض کے نزدیک تو تفقہ میں امام محمد سے بھی بردھ کر ہیں۔ علماء احناف سے ان کے بہت سے فضائل اور مناقب منقول ہیں۔ گر ان میں تغلب زیادہ اور حقیقت کم ہے یہ بقول احناف قاضی بھی ہے تھے گر قضا کا منصب انہیں راس نہ آیا تھا۔ مولف انوار کے مطابق جب یہ قاضی حفص کی وفات پر ۱۵۲۱ ھے کو قاضی بنائے گئے تو قضا ان کو موافق نہ آئی۔ امام داؤد نے ان کو کما بھیجا کہ تمہارا بھلا ہو۔ مجھے امید ہے کہ خدا نے ناموافقت سے تمہارے لئے بردی خیر کا ارادہ فرایا ہے مناسب ہے کہ اس سے ناموافقت سے تمہارے لئے بردی خیر کا ارادہ فرایا ہے مناسب ہے کہ اس سے کہ اس کی تفصیل بھی عجیب ہے سمعانی نے استعفیٰ دے دیا اور راحت بائی۔ اس ناموافقت کی تفصیل بھی عجیب ہے سمعانی نے لکھا ہے کہ جب قضا کے لئے بیٹھتے تو خدا کی تفصیل بھی عجیب ہے سمعانی نے لکھا ہے کہ جب قضا کے لئے بیٹھتے تو خدا کی شان اپنا سارا علم بھول جاتے حتیٰ کہ اپنے اصحاب سے مسئلہ پوچھ کر تھم دیتے اور شان اپنا سارا علم بھول جاتے حتیٰ کہ اپنے اصحاب سے مسئلہ پوچھ کر تھم دیتے اور جب اجلاس سے اٹھتے تو تمام علوم مستحضر ہو جاتے چالیس سال تک افتاء کا کام کیا۔

(مقدمه انوار ص ۱۲۰ ج ۱)

ہم کتے ہیں اگر ان کے نسیان کا واقعہ صحیح ہے تو اس سے مولف انوار کے اس دعویٰ کی تکذیب ہو جاتی ہے کہ وہ بیدار مغز فقیہ اور دانشمند محدث تھے جے کری عدالت پر عند الحکم استحضار نہیں ہو یا تھا بھلا وہ عام حالت میں کیسے بیدار مغز رہتا ہوگا۔ اس سے تو ان کے بیدار مغز ہونے کی واضح نفی ہے۔

نیز مولف نے اس واقعہ کے بیان میں چند اہم تاریخی غلطیاں کی ہیں۔ ایک تو یہ کہ اہم حفض کی وفات ۱۵ ہوا ہوائی ہے حالا نکہ وہ ۱۹۳ کو فوت ہوئے تھے جیسا کہ ان کے ترجمہ میں آرہا ہے اور خود مولف نے بھی وہاں ۱۹۳ ہی لکھا ہے۔ دو سری بردی غلطی ہیہ کی ہے کہ حسن بن زیاد کو قضا سے الگ ہونے کا مشورہ دینے والے اہم واؤد طائی کو ٹھرایا ہے۔ حالا نکہ وہ خود مقدمہ انوار کے مس مشورہ دینے والے اہم واؤد طائی کو ٹھرایا ہے۔ حالا نکہ وہ خود مقدمہ انوار کے مس مغزی کا ثبوت دیا ہے کہ جیسا جناب حسن بحیثیت فیصل اور قاضی کے فیصلہ کرتے مغزی کا ثبوت دیا ہے کہ جیسا جناب حسن بحیثیت فیصل اور قاضی کے فیصلہ کرتے وقت بیدار مغز ہوتے تھے کہ سب بچھ بھول جاتا تھا ایسے ہی انہیں بھی جناب حسن کے حالات لکھے وقت ایسی بیری بیدار مغزی کا سامنا کرنا پڑا ہے کہ اہم واؤد طائی حسن کے حالات لکھے وقت ایسی بیریار مغزی کا سامنا کرنا پڑا ہے کہ اہم واؤد طائی حسن کے حالات کھے وقت ایسی بیریار مغزی کا مشورہ اپنی وفات کے تقریباً ۲۳ سال بعد

## فقه میں مقام

دوباره زنده هو کر دیا تھا۔

ہمارے حفی بھائی ان کی فقاہت کے بارہ میں بہت مبالغہ سے کام لیتے ہیں اور انہیں ایک بہت فقیہ گنواتے ہیں کہ انہوں نے چالیس سال تک فتوی نولی کی۔ ہم بوچھتے ہیں جناب بتائے تو سمی ان کے چالیس سالہ فتووں کی دستاویزات کہاں ہیں۔ حضرت شخ الکل میاں نذیر حسین محدث دہلوی رحمہ اللہ واسعتہ۔ کے صرف چند سالوں کے فاوی کا مجموعہ تین ضخیم جلدوں میں مدون اور مطبوع ہے۔ اور میاں صاحب فرمایا کرتے تھے کہ اگر میرے تمام فتووں کو جمع کیا جاتا تو وہ فاوی

عالمكيري سے بھى يانچ كناه زياده موتے۔ (الحياة بعد الممات ص ١٥٢)

تو اس حساب سے تو جناب فقیہ حسن بن زیاد کے فتووں کا مجموعہ دس بارہ صحیم جلدوں سے کم نہیں ہونا چاہئے تھا گر ان کے فتووں کا ایک ورق بھی آج شاید کسی کے پاس نہ ہو۔

## دلجيب مناظرو

ہاں ان کے نقیہ اعظم ہونے کا پتہ صرف ایک مناظرے سے ہو جاتا ہے جو امام شافعیؓ کی موجودگی میں کسی عام آدمی سے ہوا تھا۔

سائل (حسن بن زیاد ہے)۔ نماز میں جو قبقہ لگائے اس کے بارہ میں حکم؟

حسن بن زیاد نماز باطل

سائل وضو کے بارہ میں

حسن وضو بھی گیا

سائل جو نماز میں کسی پاک دامن عورت پر بدکاری کی

تهمت لگائے اس کے بارہ میں تھم

حسن أنماز باطل

سائل وضوکے بارہ بیں

حسن وضو قائم اور برقرار

سائل اس كامطلب مواكه نماز ميں قبقهه لگانا آپ

کے نزدیک تهمت لگانے سے زیادہ سخت ہے۔

فسن جوتے اٹھائے اور چلتے بنے

الم شافعيٌّ فضل بن ربيج (وزير مملكت اور منظم مناظره سيح) -

میں نے آپ کو یہ پہلے ہی بتا دیا تھا کہ اس میں یہ اہلیت نہیں ہے۔

#### (الكائل ص ٢٠٨ ج ٢ ميزان ص ٢٩١ لسان ص ٢٠٨ ج ٢)

## عملی کمالات

عملی کملات بھی ان کے عجیب اور انو کھے تھے ہمارے خیال میں ایسے کملات سے فقہاء متفدمین محروم رہے ہیں۔ امام محمد بن رافع فرماتے ہیں۔ کملات سے فقہاء متفدمین محروم الماتے اور امام سے پہلے سجدہ میں چلے جاتے۔ یہ امام سے پہلے سجدہ میں چلے جاتے۔ (لسان ص ۲۰۹ج۲)

محربن حمید رازی فراتے ہیں۔

مارايت اسوا صلوة من الحسن بن زياد اللولوى-

(لسان ص ۲۰۸ ج ۲)

میں نے حسن بن زیادہ سے برور کر کسی کو بدترین کیفیت میں نماز پڑھتے نہیں دیکھا۔

#### انوكها نقشه نماز

جناب فقیہ حسن کی نماز کے ارکان عدم تعدیل اور عدم توجهی تو ایک معروف چیز تھی علاوہ ازیں ان کا ایک خاص وصف سے بھی تھا جس کو امام فقہ احمد بن سلیمان رھاوی نے بچشم دید گواہ کی حیثیت سے بیان فرمایا ہے۔ وہ سے فرماتے ہیں۔
فرماتے ہیں۔

میں حسن سے ان کی کتابیں لکھا کرتا تھا اور میں نے ان کو ہی لازم پکڑا ہوا تھا۔ ایک دن میں نے ان کو نماز پڑھتے دیکھا اور ایک بے رکیش بچہ ان کے بہلو میں صف میں کھڑا ہے۔ جب لوگ سجدہ میں گئے تو حسن نے ہاتھ بردھایا اور بچے کے رخسار پر چنکی لی۔ حالا تکہ بچہ بھی سجدہ میں گیا ہوا تھا۔ (مجھے ان کی سے حرکت ناپند آئی) تو میں نے ان سے جدائی افتیار کرلی۔ اور دل میں تہیہ کر لیا کہ آئدہ ان سے کوئی چیز بیان نہیں کروں گا۔ (الکامل ص ۷۳۲ ج ۲)

ای طرح المم ابوداؤد نے حسن بن علی حلوانی سے بیان کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا

میں نے حسن لولوی کو دیکھا کہ انہول نے سجدہ پڑے ہوئے بچے کو بوسہ دیا۔ (لسان ص ۳۰۹ ج ۲)

#### سابيه نحوست

جن دنول میں حسن بن زیاد اور حماد بن ابی حنیفہ قاضی سے قط پڑگیا تو ایک فخص نے امام و کمے نے فرمایا۔
ایک فخص نے امام و کمے سے قط سال کی بابت دریافت کیا تو امام و کمے نے فرمایا۔
کیف لا تجدب وحسن اللولوی قاضیا و حماد بن ابی حنیفہ
(عقیلی ص ۲۲۸ ج)
بھلا قحط سالی کیوں نہ ہو جبکہ حسن لولوی اور حماد قاضی ہیں۔

7.7.

ان مذکورہ اوصاف کے علاوہ اس فقیہ بیدار مغزیں وضع حدیث اور کذب
بیانی کا وصف بھی معروف تھا جس کی وجہ سے محدثین کرام کے نزدیک قابل اعتاد
نہیں رہے تھے سوائے امام مسلمہ بن قاسم کے کسی اور ناقد محدث نے ان کی توثیق
نہیں کی۔ ہاں البتہ ان پر جرح و قدح اور نقد کے تیر ہر طرف سے برسے ہیں جن
کو ہم خلاصتہ "لسان کے حوالہ سے ہدیہ قار ئین کرتے ہیں۔
امام ابن مدنی فرماتے ہیں اس کی حدیث نہ لکھی جائے۔
امام ابوحاتم کہتے ہیں تقہ نہیں ہے۔
امام وار قطنی فرماتے ہیں متروک ہے۔

امام جزرہ فرماتے ہیں یہ نہ تو محدثین کے ہاں قابل تعریف ہے اور نہ ہی اپنے علقہ یں۔ حدیث میں کوئی چیز نہیں۔

یعل بن عبید فرماتے ہیں۔ حسن سے بچو۔

امام یزید بن ہارون سے ان کے بارہ میں پوچھا گیا تو فرمانے لگے کیا ہے مسلمان بھی ہے۔

ابواسامہ فرماتے ہیں یہ خبیث ہے۔

امام محمد بن عبدالله بن نمير فرماتے ہيں۔ ابن جرب کا نام لے کر جھوئی صديث بيان كرتا ہے۔ امام ابوداؤد فرماتے ہيں ثقه نہيں كذاب ہے۔

امام ابن معین فراتے ہیں کذاب ہے۔ امام ابوثور فرماتے ہیں کذاب ہے۔

امام يعقوب فرماتے ہيں كذاب ہے۔

امام عقیلی فرماتے ہیں کذاب ہے۔

الم ساجی فرماتے ہیں کذاب ہے۔ (لسان ص ۲۰۸ و ص ۲۰۹ ج ۲) الم نسائی فرماتے ہیں ثقہ اور مامون نہیں۔ خبیث اور کذاب ہے۔

(كتاب الفعفاء ص ۲۸۹ و ۳۴)

ندکورہ ائمہ کی جرح سے ثابت ہوگیا کہ محدثین کی نظر میں یہ متروک' ناقابل جمت اور بالا خر کذاب ہیں گر صاحب انوار کے نزدیک بیدار مغز' فقیہ اور دانشمند محدث۔

#### ركنيت

مدائق الحنفيه ص ١٣٧ مي م كه

کتے ہیں کہ جب آپ کی عمر تمیں سال گزری تو آپ نے فقہ پڑھنا شروع کیا اور چالیسویں سال تک اس میں مشغول رہے چنانچہ اس عرصہ میں آپ نے

احجى طرح بسترير اپني پيشے نه رکھي- (اللمحات ص ٥٣٩ ج م)

محققین احناف کو بہ تو تسلیم ہے کہ موصوف حسن ۱۱اھ کو پیدا ہوئے اور ان کی ولادت کے صرف چار سال بعد کمیٹی کی تشکیل ہوئی جبکہ حسن کا ابھی تغلیم دور شروع نہیں ہوا تھا۔ اور بقول حدائق حنیہ کے مصنف کے انہوں نے فقہ شریف عمر کے تمیں سال گزار نے کے بعد پڑھنا شروع کی اور متواتر دس سال تک فقہ پڑھتے رہے۔ تو اس حباب سے جب انہوں نے فقہ کی تعلیم سے فراغت عاصل کی تو اس وقت ۱۲۲اھ شروع ہو چکا تھا اور یہ وہ وقت ہے جس میں اہام صاحب کی گرفاری عمل میں آچکی تھی۔ اور یہ کمیٹی اپنے انجام کو پہنچ چکی تھی تو ساحب کی گرفاری عمل میں آچکی تھی۔ اور یہ کمیٹی کے وجود کے ختم ہو جانے کے بعد بھار کی تھی کیو نامول نے اس کمیٹی کی رکنیت کمیٹی کے وجود کے ختم ہو جانے کے بعد افتیار کی تھی کیونکہ اس سے پہلے محض ایک طالب علم سے اور کمیٹی کے اصول و تقامد و ضوابط کی روسے وہ اس کے ممبر نہیں بن کتے تھے۔



# 

ولادت ۱۹۹ه وفات ۱۹۹ه

صاحب انوار نے امام ابوعمرو حفق بن عبدالرحمٰن بلخی کو بھی اس چہل رکن کمیٹی کا ممبرینا دیا ہے اور ان کی بہت سی خوبیاں بیان کی ہیں۔ فرماتے ہیں۔ امام اعظم کے اصحاب میں محدث' صدوق تمام خراسانی تعلقہ میں افقہ اور شرکاء تدوین میں سے تھے۔ اسرائیل۔ حجاج بن ارطاق اور توری سے روایت کی۔ شرکاء تدوین میں سے تھے۔ اسرائیل۔ حجاج بن ارطاق اور توری سے روایت کی۔

راقم الحروف كہنا ہے كہ ان كا تفصيلى ترجمہ اور حالات معلوم نہيں ہو سكے۔ جس سے مولف انوار كے دعوىٰ كى تقديق يا كنديب ہو سكے۔ ہاں البتہ موصوف كى عبارت سے ہى معلوم ہو تا ہے كہ ان كا شار خراسان كے علاء ميں سے ہور وہ بلخ كے رہنے والے تھے بھلا جو كوفہ سے دور دراز كے علاقہ بلخ ميں ١٩١٩ ميں بيدا ہوا ہو وہ كوفہ كى عمر ميں آئے ہوں گے اور امام صاحب سے كتنى عمر ميں رشد تعليمى كے منازل طے كئے ہوں گے اور پھر ركنيت اختيار كرتے وقت ان كى عمركى كتنى اور بماريں گرر كي ہوں گى اور پھر كتنے سال اس كميٹى سے وا سام كى عمركى كتنى اور بماريں گرر كي ہوں كى اور پھر كتنے سال اس كميٹى سے وا سام ديں جيں ان كى عمركى كتنى اور پھر انہوں نے اس كميٹى ميں رہ كرجو خدمات انجام ديں جيں ان كى نوعيت كيا ہوگى تاحال راقم كے لئے يہ تمام باتيں مجمول ہيں۔



# (۵) امام حفص بن غياث قاضيُّ

ولارت كااه وفات ١٩٦٧ه

علامہ شبلی امام حفص بن غیاث کے بارہ میں فرماتے ہیں۔
یہ امام صاحب کے ارشد تلاندہ میں سے تھے امام صاحب کے شاگردوں میں
چند بزرگ نمایت مودب تھے جن کی نسبت فرمایا کرتے تھے کہ تم میرے دل کی
تسکین اور میرے غم کے منانے والے ہو۔ (سیرت نعمان ص ۳۵۰)
مشہور و معروف عالم' محدث' فقیہ' زاحد و علد امام اعظم کے ممتاز کبار
اصحاب و شرکاء تدوین فقہ تھے امام اعظم سے مسانید میں بکفرت حدیث روایت کی
ہیں۔ (مقدمہ انوار ص ۲۰۲)

## علمی مقام

الم حفص اپنے دور کے معروف محدث اور فقیہ سے اکثر محدثین کرام سے
ان کی توثیق منقول ہے فی نفسہ ثقہ اور قابل اعتاد سے ہال جب قاضی بنے تو
حافظہ میں کچھ تغیر آگیا تھا۔ دو سال تک قاضی رہے فقماء کوفہ میں ان کا شار ہے
کتب صحاح میں ان کی بہت سی مرویات ہیں۔ عقائد میں فرجب محدثین کے متبع
سے کبار محدثین کرام جن میں الم احمر' ابن راہویہ' ابن مدینی' ابن ابی شیہ' ابن
معین' ابوقیم' ابوداؤد حفری' ابوخیشمہ عمو الناقد' ابو کریب کی نیشا بوری اور ان
کے بیٹے عمر جیسے ائمہ کرام ان کے شاگرد ہیں۔ خوجمہ الملہ اجمعین۔

## فقہ خفی سے بیزاری

ام معنص جب س شعور کو پہنچ تو ان کا امام صاحب کی مجلس میں آنا جانا ہوا۔ اور جب پچھ علمی ادراک ہوا تو انہوں نے امام صاحب کے فتووں کو جانچا اور پر کھا اور بالا خر اس نتیجہ پر پہنچ کہ امام صاحب کو خود اپنے فتووں کے صحیح ہونے کا بقین اور ان پر اعتماد نہیں ہے۔ تو ہمیں ان سے کیا فائدہ پہنچ سکتا ہے۔ چنانچہ وہ بیان کرتے ہیں جیسا کہ ان سے رسند صحیح منقول ہے کہ بیان کرتے ہیں جیسا کہ ان سے رسند صحیح منقول ہے کہ

جلست الى ابى حنيفة فقال فى مسالة بعشرة اقاويل لا ندرى بايها ناخذ وقال رايت ابا حنيفه يقول فى شئى عشرة اقوال ثم يرجع وقال كنت اجلس الى ابى حنيفة فاسمعه يفتى فى المسئلة الواحدة بخمسة اقاويل فى اليوم الواحد فلما رايت ذلك تركته واقبلت على الحديث

(كتاب السنه ص ۲۰۵ و ص ۲۲۰ ج۱)

میری الم ابو حنیفہ سے مجلس تھی وہ ایک ایک مسلہ میں دس دس فتوے دیتے ہم نہیں جان سکتے تھے کہ ان میں سے کس فتوی پر عمل کریں۔ اور وہ خود بھی ان سے رجوع کر لیتے۔

(ایک مجلس میں ایبا بھی ہوا) کہ انہوں نے ایک ہی مسئلہ میں پانچ فتوے دیئے تو جب میں نے ان کی یہ حالت و کیفیت دیکھی تو ان کو ترک کر دیا اور حدیث کی طرف متوجہ ہوگیا۔

# قاضی ابویوسف کی پرخاش

امام حفص کو جب خلیفہ ہارون نے قاضی بنایا تو قاضی ابویوسف کو یہ بات پند نہ آئی اور ان کو منصب قضاۃ سے ہٹانے کے لئے تدابیر شروع کر دیں۔ امام یجیٰ بن لیث فرماتے ہیں۔

الم حفص برے عادل قاضی تھے جب وہ قاضی ہے تو قاضی ابو یوسف اپنے المام حفص برے منازر ولینڈی

ساتھوں سے کہنے گئے ہم حفص کے نوادرات لکھتے ہیں۔ جب الم حفص کے فیطے کھے گئے تو قاضی ابوبوسف فرمانے لگے حفص کے نوادرات کمال ہیں فرمانے لگے تم پر افسوس حفص کو قاضی بنانے کا ارادہ اللہ تعالی نے کیا تھا اور اسی نے اس کو درست فیصلے کرنے کی توفیق بخشی۔ (تمذیب ص ۱۳۵ ج ۲)

علامه شبلی نے اس واقعہ کو اس طرح بیان کیا ہے فرماتے ہیں۔

قاضی ابوبوسف قاضی القصناة سے اور قضاة کا تمام سر رشتہ ان کے اہتمام میں تھا چونکہ ہارون رشید نے قاضی صاحب کی اطلاع کے بغیر حفص کو مقرر کر دیا تھا۔ اس لئے ان کو فی الجملہ خیال ہوا اور حسن بن زیاد سے کما حفص کے فیصلے ہمارے مراقعہ میں آئیں۔ تو ان کو نکتہ چینی کی نگاہ سے دیکھنا چاہئے۔ لیکن جب ان کے فیصلے دیکھے تو اعتراف کیا کہ حفص کے ساتھ تائید اللی ہے۔

(سیرت نعمان ص ۲۷۱)

#### ركنيت

امام حفق کابہ چند وجوہ اس کمیٹی کارکن ہونا ثابت نہیں ہوتا۔
نبرا۔ کمیٹی کی تشکیل کے وقت امام حفق کی عمر صرف تین برس تھی۔
اور اس عمر میں کسی بھی کمیٹی کی رکنیت ناممکن اور محال ہے۔
نبرا۔ امام حفق مسلک محدثین کے پیروکار تھے۔
نبرا۔ امام حفق امام صاحب کے فتوں پر عدم اعتاد کا اظہار کر کے ان
سے الگ راستہ اختیار کر کیا تھے۔



# (٢) ابومطيع حكم بن عبدالله

ولارت ۱۹۵۵ وفات ۱۹۹۵

صاحب انوار نے ابو مطبع کو بھی اس فرضی سمیٹی کا رکن ہٹلایا ہے اور ان کا تذکرہ بہت الیصے الفاظ میں کیا ہے جس سے معلوم ہو تا ہے کہ وہ مولف کے نزدیک محدث' فقیہ' عالم اور فاضل ہیں۔ (مقدمہ انوار ص ۲۰۹ج۱)

## علمى مقام

یہ اہام صاحب کے معروف شاگرہ اور نامور فقیہ تھے ابن عون اور ہشام بن حسان سے بھی روایت کرتے ہیں۔ گر حدیث کی معروف کتابوں میں ان کی سند سے کوئی حدیث موجود نہیں ہے۔ ہاں جن مولفین حضرات نے موضوع روایات کو جمع کیا ہے ایس کتابوں میں ان کی روایات موجود ہیں۔

#### 2.7.

تقریباً تمام محدثین کرام نے ان پر مختلف الفاظ سے جرح کی ہے۔ اور جمال تک راقم کا علم ہے کی ایک محدث سے بھی ان کی ثقابت معلوم اور منقول نہیں ہے۔ گویا کہ یہ بالاتفاق ضعیف اور ناقائل اعتاد ہیں۔

ام ابن معین فراتے ہیں کوئی چیز نہیں امام ابن معین فراتے ہیں ضعیف ہے۔

ام احمد بن خبل فراتے ہیں یہ اس لائق نہیں کہ اس سے دوایت لی حائے۔

الم احمد بن خبل فراتے ہیں یہ اس لائق نہیں کہ اس سے دوایت لی حائے۔

محدثین نے اس کی روایت کو چھوڑ دیا ہے۔ ان کا ضعف برا واضح ہے اور جو بیان کرتا ہے اس کی متابعت کوئی نہیں۔ معد ثمن کے نزد کے حدیث میں ضعف ہے۔

محدثین کے نزدیک حدیث میں ضعیف ہے۔ مرجیوں کا سرغنہ اور محدثین سے بغض رکھتا تھا۔ کذاب اور مرجی تھا۔

مرجیوں کا سردار تھا سنت سے دشمنی اور حدیثیں گھڑا کر آ تھا۔

عراق اور بلخ کے حفاظ اس سے راضی نہ تھے۔ رائے میں بصیرت اور شان والا تھا گر حدیث کے ضبط میں نمایت کمزور اور واہ تھا۔ نیز اس نے حدیث وضع کی ہے۔ امام ابوداؤر فرماتے ہیں امام ابن عدی فرماتے ہیں

امام ابن سعد فرماتے ہیں امام ابن حبان فرماتے ہیں امام ابوحاتم فرماتے ہیں۔ امام جوزجانی فرماتے ہیں

> امام خلیل فرماتے ہیں امام ذہبی فرماتے ہیں

### وضع كرده روايت

امام ذہبی اور حافظ ابن حجرنے اس کی وضع کردہ روایت بطور مثال ذکر کی ہے وہ یہ ہے کہ حضرت ابو ہریرہ فرماتے ہیں۔ ثقیف کا ایک وفد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور انہوں نے ایمان کے بارہ میں بوچھا کیا اس میں کمی اور زیادتی ہوتی ہے تو آپ نے فرمایا اس میں زیادتی کفر ہے اور کی شرک ہے۔ (میزان ص ۵۷۳ ج او لسان ص ۳۳۳ ج ۲)

اس روایت سے معلوم ہو تا ہے کہ موصوف اپنے ندہب کی خاطر روایتیں وضع کرنے کا دھندہ کر تا تھا۔

#### مذبهب

فدکورہ روایت خود اس کے فدہب کی وضاحت کرتی ہے کہ یہ مرجی فدہب کا پیرو کار تھا اسی لئے تو اس نے یہ روایت وضع کی ہے کہ ایمان میں زیادتی کفر اور کمی شرک ہے۔ محدثین کرام کی تحقیق میں بھی یہ بیکا مرجی بلکہ ان کا سردار اور سرغنہ تھا۔

امام ابن سعد فرماتے ہیں مرجی تھا۔

امام ابن حبان فرماتے ہیں مرجیوں کا سردار سنت اور محدثین سے بغض رکھنے والا تھا۔

امام ابوحاتم فرماتے ہیں کذاب اور مرجی تھا۔ امام جوز قانی فرماتے ہیں مرجیوں کا سردار تھا۔

(لسان ص ۳۳۵ و ص ۳۳۳ ج ۲)

### ركنيت

امام ذہبی نے فرمایا ابو مطبع نے 199ھ میں وفات پائی ان کی عمر چوراسی سال تھی۔ (میزان ص ۵۷۵ج ۱)

تو گویا کہ یہ ۱۱۱ھ کو پیدا ہوئے ہیں اور پھر ان کی ولادت کوفہ سے بہت دور بلخ میں ہوئی ہے۔ اور معلوم نہیں کہ وہ کوفہ میں کب آئے اور کس سال امام صاحب سے تعلیمی فراغت حاصل کی اور رکن قرار پائے۔

اگر اس کمیٹی کاکوئی وجود ہو تا تو ہم ابو مطیع کو ان کے اوصاف مصرحہ کی وجہ سے ضرور اس کمیٹی کا رکن تنلیم کر لیتے جیسا کہ جمیں تنلیم ہے کہ ان کا اپنے طلقہ میں بہت بلند مقام ہے خواہ محد ثین کی نظر میں سے کذاب اور وضاع ہیں گر چونکہ وہ اپنے طلقہ میں کام کے آدی تھے اس لئے ان کے احباب انہیں اپنے ہاتھ سے چونکہ وہ اپنے طلقہ میں کام کے آدی تھے اس کے ان کے احباب انہیں جائے ہاتھ سے چھوڑنا نہیں چاہتے کہی تو ان کے بارہ میں کما جاتا ہے کہ امام عبداللہ بن

مبارک ان کی دین اور علم کی وجہ سے بہت تعظیم کرتے سے آگرچہ یہ بھی نرا جھوٹ ہے اور بھی ان کو امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کے وصف سے متصف کر کے پیش کیا جاتا ہے۔ اور اس کے لئے ایک دلچسپ واقعہ گھڑا گیا ہے اور پھر کمال یہ ہے کہ ایسے کذاب وضاع اور متروک کو بڑا مصلح بنا کر پیش کیا جاتا ہے جیسا کہ لیان کے حفی محثی لسان میں ان پر وارد عگین اور شدید جرحوں کو یک قلم رد کر کے ان کے اوصاف بیان کرنا شروع کر دیتے ہیں حالانکہ ان اوصاف کا شبوت بھی ایسے ویسے ذرائع ہیں۔

ابومطیع معروف آمر بالمعروف اور ناہی عن المنکر ہیں بھلا جو ایہا ہو وہ سنت سے بغض رکھ سکتا ہے یہ تو ان پر الزام ہے جو صرف اس لئے لگایا گیا ہے کہ وہ امام صاحب کے اصحاب فقہاء میں سے تھے۔ (عاشیہ لسان ص ۳۳۵ج۲)

یعنی مطلب یہ ہے کہ ابو مطبع بلنی ایسا آدمی نہیں تھا جیسا کہ محدثین کرام نے اس کو قرار دیا ہے وہ تو بہت اچھا اور نیکی کا تھم کرنے اور برائی سے روکنے والا تھا اس کو تو صرف امام صاحب کا شاگرد ہونے کی وجہ سے مورد الزام ٹھمرایا گیا ہے۔

قار کمین کرام۔ جب سے احناف میں کچھ جوشلے حضرات پیدا ہوئے ہیں وہ تمام حقائق کو پسی بہت ڈال کر صرف محدثین کرام کو بدنام کرنے پر تلے ہوئے ہیں اور ان اہل فن پر مختلف فتم کے غلط الزام تراشنے سے بھی نہیں چوکے۔ اگر ان کے پروپیگنڈہ کو لیا جائے تو امام مالک سے لے کر امام ابن حبان تک کوئی بھی محدث حد' تعصب اور عناو سے خالی نہیں ہے۔ گر حقیقت اس کے برعکس ہے اور محدثین کرام پر حمد و عناد کا الزام بے بنیاد اور لغو ہے۔ محدثین کرام نے ہر اس محض کو پرکھا جو بھی میدان حدیث میں اترا۔ اور حقائق کی روشنی میں اس محض کو پرکھا جو بھی میدان حدیث میں اترا۔ اور حقائق کی روشنی میں اس جس طرح کا پایا بلاخوف لومتہ لائم بیان کر دیا۔ نی کہ آگر باپ میں بھی ضعف ہے جس طرح کا پایا بلاخوف لومتہ لائم بیان کر دیا۔ نی کہ آگر باپ میں بھی ضعف ہے تو اسے بیان کیا جیسا کہ امام علی بن مدینی نے اپنے بایہ کے بارہ میں لوگوں کو متنبہ تو اسے بیان کیا جیسا کہ امام علی بن مدینی نے اپنے باپ کے بارہ میں لوگوں کو متنبہ تو اسے بیان کیا جیسا کہ امام علی بن مدینی نے اپنے باپ کے بارہ میں لوگوں کو متنبہ

کیا تھا۔ پھر جو اپنے عزیز و اقارب کے بارہ میں کوئی رو و رعایت نہیں رکھتے تھے ان پر تعصب اور حمد بغض و عناد کا الزام لگانا کمال کی دانشمندی ہے۔
پھر محدثین نے بلاوجہ تو کسی کو گذاب قرار نہیں دیا بلکہ دلیل کے طور پر ضرور اس کی وضع کردہ روایت کو بیان کیا ہے جیسا کہ خود ابو مطبع کے تذکرہ میں بھی میزان کسان اور الکامل میں مثالیں موجود ہیں جس سے محدثین کے کلام کی صدافت ظاہر ہوتی ہے۔



## (۷) قاضی حماد بن دلیل

قاضی حماد بن دلیل کو بھی مصنف انوار نے اس فقہ ساز سمیٹی میں شامل کیا ہے اور ان کے بارہ میں لکھا ہے کہ

امام حماد بن دلیل محدث صدوق تھے امام اعظم کے ان بارہ اصحاب میں سے تھے جن کے بارہ میں آپ نے فرمایا کہ قضا کی صلاحیت رکھتے ہیں اور تقریباً سبھی قضا کے اعلیٰ عمدہ پر فائز ہوئے۔ (مقدمہ انوار ص ۲۱ ج ۱)

## عكمي مقام

موصوف فقد میں الم ابو حنیفہ کے شاگرد ہیں جبکہ حدیث میں یہ الم سفیان توری حسن بن حبی اور ففیل بن مرزدق اور مغیرہ بن مسلم السراج سے روایت کرتے ہیں اور ان سے روایت کرنے والے اسد بن موی مول بن اساعیل۔ زهربن عباد اور الم حمیدی وغیرهم ہیں رحمهم الله اجمعین۔

(تمذیب ص ۸ ج ۳)

امام ذہبی نے ان کو نقتہ کما ہے۔ (الکاشف ص ۱۸۷ج)

الغرض یہ حدیث میں نقتہ تھے لیکن حدیث کی معروف کتابوں میں خصوصاً

صحاح ستہ میں سوائے ابوداؤد کے کسی اور کتاب میں ان کی سند سے کوئی حدیث

منقول نہیں ہے۔ صرف ابوداؤد میں ان سے ایک روایت ہے امام احمہ بن حنبل
سے ان کے بارہ میں یوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا۔

کان صاحب رای ولم یکن صاحب حدیث سمعت منه حدیثین۔ یہ اہل الرای سے تھے اہل حدیث سے نہ تھے میں نے ان سے صرف دو حدیثیں کی ہیں۔ (تہذیب ص ۸ج ۳)

الم احمد كاشايديه مطلب موكهي مديث داني مين بهت كم وسرس ركفت

تھے اکثر ان کا مشغلہ اہل اگرای والا (قیاس وغیرہ) تھا یمی وجہ ہے کہ لهام نفیل بن عیاض سے جب کوئی (فقهی) مسئلہ پوچھا جاتا تو آپ سائل کو قاضی حماد کے پاس جانے کا مشورہ دیتے۔

#### تضاۃ سے فرار

یہ کتنی در قاضی رہے اس کی تفصیل راقم الحروف پر واضح نہیں ہال البت ابن عمار فرماتے ہیں۔

یہ مرائن کے قاضی تھے اور وہاں سے بھاگ گئے یہ ثقد لوگوں میں سے تھے میں نے ان کو مکہ مکرمہ میں دیکھا ہے۔ (تہذیب ص ۸ ج ۳)

#### ركنيت

ان کے بارہ میں یہ تفصیل مجمول ہے کہ یہ کب پیدا ہوئے اور کس من میں علم کی تخصیل کی طرف توجہ مبذول فرمائی۔ اور کب فراغت پائی اور پر عمر کے کس حصہ میں انہوں نے اس مجلس کی رکنیت اختیار کی اور اس وقت سمیٹی کی تشکیل کو کتنا عرصہ بیت چکا تھا اور انہوں نے بحیثیت رکن سمیٹی کون کون می خدمات سرانجام دیں۔



## (۱) حماد بن الى حنيفه

وفات ۲۷۱

صاحب انوار نے ان کا تذکرہ یوں کیا ہے کہ

حملو فقیہ محدث اور برے عابد و زاہد تھے صدیث و فقہ میں آپ کے برے استاذ خود امام اعظم ہیں اور امام صاحب کی زندگی میں بھی بوجہ کمال ممارت فتوی دینا شروع کر دیا تھا۔ امام ابویوسف ' زفر' ابن زیاد کے طبقہ میں سے تھے اور تدوین فقہ میں شریک تھے۔ (مقدمہ انوار ص ۱۷۰ج ۱)

علامہ شبلی صاحب نے ان کا تدوین فقہ میں تذکرہ نہیں فرمایا۔

## علمى مقام

موصوف حماد کے علمی مقام کے ہارہ میں راقم کو زیادہ معلومات نہیں ہیں زیادہ تر حفق مراجع ہیں جن میں ان کو فقیہ یا بعض نے محدث بھی قرار دیا ہے گر ہمارے سامنے ان کے نقیمانہ فاوے بھی موجود نہیں ہیں اور نہ ہی ان کی روایات حدیث کی کی معتبر اور مسلم کاب میں پائی جاتی ہیں کہ جس سے ان کے علمی مقام کا معیار سامنے آجاتا ہو۔ ہیں ان کے ذحد و ورع کی شماوتیں موجود ہیں۔

#### مذهب

ام ابن خلقان نے ان کے ذہب کے بارہ میں لکھا ہے کہ انه کان علی مذهب ابیه وانه کان صالحا خیراً

(لسان ص ۲۲۷)

اپنے باپ کے مذہب پر تھے نیک اور بھتر آدمی تھے۔

اس سے واضح ہو تا ہے کہ جناب حماد بھی اپنے باپ کی طرح مرجی المذہب تھے جس کی تفصیل کچھ اس واقعہ سے ہوتی ہے کہ۔

موصوف ایک بار امام شریک کی عدالت میں گواہ کے طور پر پیش ہوئے۔
امام شریک نے ان سے پوچھا آپ نماز کو ایمان میں داخل سمجھتے ہیں یا نہیں؟ حماد
صاحب نے فرمایا ہم تو یمال شمادت دینے کے لئے آئے ہیں اور یہ بتلانے نہیں
آئے کہ نماز ایمان میں داخل ہے یا نہیں۔ قاضی شریک فرمانے لگے جب تک
آپ نماز کے ایمان میں داخل ہونے کا اقرار نہیں کریں گے ہم آپ کو گواہی اور
شمادت دینے کی اجازت نہیں دیں گے۔ حماد صاحب کینے لگے اچھا میں مان لیتا
ہوں کہ نماز ایمان میں داخل ہے تب قاضی صاحب نے انہیں شمادت دینے کی اجازت دی۔

موصوف حماد کے ساتھیوں نے ان سے کما آپ نے اپنا دین اور فرہب چھوڑ کر شریک اس کے باوجود بھی چھوڑ کر شریک اس کے باوجود بھی میری شمادت کو کسی اچھے طریق سے رد کر دیں گے اور قبول نہیں کریں گے۔

(آریخ بغداد ص ۲۸۸ج ۹ و ص ۳۲۳ج ۳۱ خقرآ)

اس واقعہ سے جناب حماد صاحب کا مرحی المذہب ہونا روز روش کی طح

اس واقعہ ہے جناب حماد صاحب کا مرجی المذہب ہونا روز روش کی طرح عیاں ہے۔

א.

ابورجا کہتے ہیں۔

میں نے امام جریر سے حماد کی ایک روایت بیان کی تو امام جریر کئے گئے۔ حماد نے جھوٹ بولا ہے ان سے کمہ دو تمہارا حدیث سے کیا تعلق تم تو محض جھڑالو ہو۔

اس واقعہ کو بیان کرنے کے بعد امام ابن عدی فرماتے ہیں۔

لااعلم له رواية مستوية فا ذكرهنا-

(الكامل ص ٢١٩ ج ٢ و لسان ص ٢٣٨ ج ٢)

مجھے حماد کی کسی درست روایت کا علم نہیں کہ جسے میں یہاں بطور مثال ذکر ں-

> امام ابن عدى يمى حماد كے بيٹے اساعیل کے ترجمہ میں فرماتے ہیں۔ لیس هو ولا ابوه حماد ولا جده ابوحنیفه من اهل الروایات وثلاثهم قد ذكرتهم في كتابي هذا في جملة الضعفاء

(الكامل ص ٢٠٦ ج او ميزان ص ٢٢٦ ج ١)

اساعیل اور اس کے والد حماد اور ان کے والد ابو حنیفہ محدثین میں سے نہیں ہیں-

اور تینوں میں ضعف ہیں جن کا میں نے اپنی اس کتاب (الکامل) میں ذکر کیا ہے۔

امام ذہبی فرماتے ہیں "ماد کو ابن عدی اور دیگر محدثین نے حافظہ کی کنوری کی وجہ سے ضعیف کما ہے۔" (میزان ص ۵۹۰ ج ۱)

امام شریک نے جناب حماد کو الفاک (جھوٹ گھڑنے والا) کما ہے۔

(کتاب المجروحین ص ۲۲ ج ۳)

المخضر جناب حماد صاحب کی مضعیف اور تغلیط تو آپ کے سامنے ہے گر راقم الحروف کو ان کی توثیق کسی معتبر ماخذ سے نہیں ملی۔

#### ركنيت

موصوف کی پیدائش کب ہوئی احناف میں اس کی مختلف روایات ہیں جن میں کوئی بھی پاپیہ اعتبار کو نمیں پہنچت۔ صحیح تو یمی ہے کہ ان کے من ولادت کا صحیح علم نمیں ہو سکا۔ جس سے ان کی رکنیت کا تعین کیا جا سکے۔

# (٩) خالد بن سليمان بلخي

ولارت ۱۱۵ه وفات ۱۹۹ه

انوار کے مولف نے خالد بن سلیمان بلخی کو بھی اس سمیٹی کا رکن قرار دیا ہے چنانچہ فرماتے ہیں۔

امام خالد بن سلیمان بلخی متونی ۱۹۹ھ عمر ۸۴ سال محدث و فقیہ اور امام اعظم کے تلافہ میں سے اہل بلخ کے امام اور شرکاء مجلس تدوین میں سے۔ امام صاحب نے ان میں افاء کی صلاحیت دکھ کر فتوی نویسی میں ان کو متحصص بنا دیا تھا محمد بن طلحتہ شخ بخاری کے استاذ ہیں للذا امام بخاری کے شیخ الشیخ اور امام اعظم سے مسانید میں روایت کرتے ہیں۔ (مقدمہ انوار ص ۲۱۰ ج ۱)

## علمی مقام

ایسے نقیہ ' محدث اور فتوئی نویسی میں پی۔ ایج۔ ڈی کا ڈپلومہ رکھنے والے فخص کے حالات رجال کی معروف کتابول میں نہیں ہیں علامہ ندوی صاحب نے مشاکخ بلخ کے حوالہ سے ان کے کچھ حالات بیان کئے ہیں جن سے زیادہ سے زیادہ میں معلوم ہو تا ہے کہ یہ امام صاحب کے شاگرد قاضی ابو بوسف اور ابو مطبع بلخی کے خلیق و زمیل سے کہ یہ امام صاحب کہ خالد بن سلیمان ان افراد میں سے شحے کے خلیق و زمیل سے اور ان کا بطور فقیہ کوئی شار نہیں تھا۔

(لمحات ص ۵۳۳ ج ۴)

את.

فقہ میں پی۔ ایچ۔ ڈی کی سند کے مالک محدثین کرام کی نظر میں محض ایک ضعیف راوی کا درجہ رکھتے ہیں امام ابن معین فرماتے ہیں۔ ضعیف ہے اور امام ابن عدی فرماتے ہیں۔ له احادیث شبه الموضوعة فلا ادری من قبله او من قبل الراوی عنه ومثل تلک الروایة التی یرویها هو یوجب ان یکون ضعیفا (الکائل ص ۹۱۵ ج ۳) اس کی حدیثیں موضوع اور من گرت راویتول کے مثابہ ہیں مجھے علم نہیں

اس کی حدیثیں موضوع اور من لفرت راویوں کے مثابہ ہیں بھے علم کمیں کہ الین روایات اس کی طرف سے ہیں جو اس سے روایت کرتا ہے بہرحال جو بھی ہے اس کی روایات ضعف کو واجب کرتی ہیں۔

حافظ ابن حجرنے بطور مثال امام دار قطنی کے حوالہ سے اس کی ایک روایت بیان کی ہے جس کو یہ عمرو بن دینار کے حوالہ سے مرفوع بیان کرتا ہے کہ۔
وزن اہل مدینہ کا معتبرہے اور ماپ اہل مکہ کا۔

امام دار قطنی فرماتے ہیں یہ روایت غریب ہے ابو معاذ (کنیت خالد) اس کے بیان کرنے میں متفرد ہے۔ حافظ ابن حجر اس پر ریمارک دیتے ہوئے فرماتے ہیں اس سند کے ساتھ یہ روایت منکر ہے۔ خلیلی نے الارشاد' میں فرمایا اس (خالد) کی روایت منکر اور معروف دونوں طرح کی ہے بعض تو اس کی روایتیں درست ہیں اور بعض ایسی ہیں جن کی کوئی متابعت نہیں ہوتی اور یہ ضعیف راویوں سے بیان اور بعض ایسی ہیں جن کی کوئی متابعت نہیں ہوتی اور یہ ضعیف راویوں سے بیان کرتا ہے۔ (اسان ص کے ساتھ)

اس تفصیل سے موصوف کا راوی کی حیثیت سے مقام و مرتبہ بخوبی واضح ہو جاتا ہے کہ جس کمیٹی کے فقہ میں متحصص یعنی ڈاکٹریٹ (P-H-D) کی ڈگری عاصل کرنے والے کی یہ صالت ہے کہ وہ حدیث کے معالمہ میں ساقط اور ناقابل اعتاد ہے اور جو اس ڈگری کے حامل نہیں تو ان کی روایت کا شار کس اعتبار میں ہو گا اور پھر مقام تعجب ہے کہ ایسا با کمال مفتی کہ حدیث کی کسی معتبر کتاب میں ان کی سند سے کوئی قابل ذکر اور قابل اعتاد حدیث مروی نہیں ہے آگر ان کی روایت کی سند سے ہو گذاب میں کتابوں میں ہے جو گذاب کسی کتابوں میں ہے جو گذاب راویوں کی کرشمہ ہیں میری مراد جامع المسانید جس کو خوارزی نے معروف زمانہ کذابوں حارثی اور شاذ کونی کے واسطہ اور اساد سے جمع کیا ہے۔

#### ركنيت

علماء احناف کی شخفیق کے مطابق خالد ۱۱۵ھ کو سرزمین بلخ میں پیدا ہوئے مولانا عبدالحی لکھنوی نے ان کی عمراتنی بیان کی ہے جس سے ان کی پیدائش ۱۱۵ھ بنتی ہے۔ (الفوائد البھید)

قار کین کرام! ذرا سوچے عراق سے بہت دور ارض بلخ میں پیدا ہونے والا بچہ کس عمر میں جوان ہوا ہو گا اور پھر علم حاصل کرنے کے بعد وہ کب اور کس من میں امام صاحب کی مصاحبت میں آئے ہوں گے اور کتنی دیر میں فقہ اور فتوئی نور میں مصاحب کی مصاحبت میں آئے ہوں گے اور کتنی دیر میں فقہ اور فتوئی نور کی مصاحب کی ہوگی اور پھر کس من میں مجلس کی رکنیت اختیار کی ہوگی اور تو گور نے میں قار کین اور تو اور حنی مراجع بھی ان شکوک و شہمات کے زائل اور رفع کرنے میں قار کین کرام کا ساتھ نہیں دیتے بلکہ خاموش ہیں۔

ہاں بالفرض اگر یہ رکن تھے اور فتویٰ نویی کا شعبہ ان کے سپرہ تھا کیونکہ یہ دوسرول سے پی۔ ایج۔ ڈی کی وجہ سے امتیازی مقام رکھتے تھے اور اس شعبہ میں انہیں مکمل ممارت تھی تو ان کا مرتب کردہ مجموعہ فقاویٰ کمال گم ہوگیا اور کس خطہ زمین میں کھو گیا۔ گر واضح ہے کہ آج تک دنیا والوں کے سامنے موصوف کے نوشتہ فتوں کی نمائش نہیں ہو سکی جس سے اس افسانوی کمانی کا راز از خود منکشف ہو جاتا ہے۔

# (۱۰) امام داؤد بن نصيرطائي

وفات ۱۲۰

امام داؤد طائی کو علامہ شبلی' صارم اور صاحب انوار نے فقہ ساز سمیٹی کا رکن بتلایا ہے اور آخر الذکرنے ان کے بارہ میں تحریر کیا ہے کہ

امام داؤد طائی حنی متونی ۱۲اھ امام ربانی امام حدیث محدث ثقد زاہد اعلم افضل اور اردع زمانہ تھے۔ ضروری علم حاصل کرنے کے بعد امام اعمش ابن ابی لیا سے حدیث پڑھی۔ پھر امام صاحب کی خدمت میں باریاب ہوئے۔ ہیں سال تک ان سے استفادہ کرتے رہے اور ان کے کبار اصحاب و شرکاء تدوین میں سے ایک یہ بھی ہیں۔ (مقدمہ انوار ص ۱۲۵ج ۱)

علامه شبلی فرماتے ہیں۔

تدوین فقہ میں امام صاحب کے شریک تھے اور اس مجلس کے معزز ممبر تھے۔ (سیرت نعمان ص ۳۷۵)

علمی مقام و بصیرت

امام داؤد معروف محدث تھے امام اعمش مید طویل سعد بن سعید اور ابن ابی لیل کے شاگرد ہیں۔ اس طرح ان سے روایت کرنے والے امام عبداللہ بن ادریس ابن عینیه اور امام و کمع جیسے فاضل اور ثقه حضرات ہیں۔ یہ خود بھی فقیہ سے اور امام صاحب کی مجلس بھی تھی گر بعد میں امام صاحب کی مجلس کو خیراد کمہ گئے تھے اور امام معاصب سے ان کی زندگی میں بی قطع تعلق کر مجلس کو خیراد کمہ گئے تھے اور امام معاصب سے ان کی زندگی میں بی قطع تعلق کر گئے تھے اور جو لکھا تھا اسے دریا کی طغیانوں کے حوالہ کر کے خود خلوت نشین ہو گئے تھے اور جو کلما تھا اسے دریا کی طغیانوں کے حوالہ کر کے خود خلوت نشین ہو گئے تھے جیسا کہ علامہ شبلی فرماتے ہیں کہ۔

انہوں نے اپنی تمام کتابیں دریا میں ڈبو دیں اور تمام چیزوں سے قطع تعلق کر دیا۔ (سیرت نعمان ص ۳۷۵)

امام ابوداؤد کے بقول انہوں نے کتابوں کو دفن کر دیا تھا۔

(تهذیب ص ۲۰۳ ج ۳)

بسرحال جو بھی ہوا انہوں نے اپنی کتابوں کو ضائع کر دیا تھا اور ان کا یہ فیصلہ جذباتی نہیں تھا بلکہ اس میں ان کی بصیرت کو برا دخل تھا۔ امام ثوری فرماتے ہیں۔ ابصد الطائی امرہ طائی نے اپنے امر میں بصیرت حاصل کر لی تھی۔ (تمذیب ص ۲۰۳ج ۲)

المم ابن عينيه فرماتے ہيں۔

امام داؤد طائی صاحب علم و فقہ و صاحب عمل تھے پہلے وہ ابو صنیفہ کے پاس بیشا کرتے تھے ایک دن موصوف نے کسی آدمی پر کنگری پھینک دی۔ تو امام صاحب ان سے کہنے لگے زبان درازی کے ساتھ اب تم دست درازی کرنے لگ ہو۔ اس کے بعد امام طائی کچھ دنوں تک امام صاحب کے پاس آکر ظاموش رہا کرتے تھے بھر جب انہیں بھیرت ہو گئی تو انہوں نے کتابیں دریا برد کر دیں اور مشغول عبادت ہو گئے۔ (اللمحات ص ۱۸ ج مم)

بصيرت كياتقى

امام عمير بن صدقه نے فرمايا۔

میں اور داؤد طائی دوست سے ہم سب امام ابو حنیفہ کے حلقہ میں بیشا کرتے سے جب داؤد طائی مجلس ابی حنیفہ سے الگ ہوئ تو میں نے کما آپ نے ہمارے ساتھ جفا کی ہے تو اس پر امام طائی نے فرمایا۔ لیس مجلسکم ناک من امر الاخرة فی شئی ثم قال استغفرالله استغفرالله ثم قام و ترکنی

(اخبار ابی حنیفه للصمیری ص ۱۱۳) تمهاری اس مجلس کا امور آخرت سے کوئی تعلق نہیں۔ (طبیته الدلیاء ص ۱۳۳۸ ج ۷) امام طائی نے اپنی بیس سالہ مصاحبت کا کیمی بھیجہ نکالا تھا کہ اہل الرای کی مجلس جن مسائل پر غور و خوض کرتی ہے ان کا آخرت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے اس کی وجہ امام طائی خود بیان کرتے ہیں۔

میں نے اس مخص اور اس کے اصحاب کے داوں کو عافل پایا۔ اور ان کے ہاں سنت نبوی کو مردہ پایا۔ ان کے اغراض و مقصد میں خدا طلبی کے بجائے مختلف دنیاوی مطامع کو مخفی پایا۔ ان میں دنیا طلبی کا ترجیجی ذوق پایا۔ للذا میں نے ان کی مجلس چھوڑ کر گوشہ میری و خانہ نشینی میں عافیت محسوس کی اور خانہ نشین ہو کر عبادت میں لگ گیا۔

اخبار ابی حنیفه للصمیری ص ۱۱۳ و المحات ص ۲۱ ج ۴)

ركنيت

کیا اتنی بصیرت اور خلوت نشینی کے بعد بھی وہ فقہ ساز کمیٹی کے رکن تھے؟

# (۱۱) امام زفر بن هزبل ً

ولارت ۱۱۱ه وفات ۱۵۸ه

علامہ شبلی نعمانی' صارم صاحب اور مقدمہ انوار کے مولف نے اہام زفر کو بھی اس کمیٹی کا اہم رکن قرار دیا ہے اور ان کے بہت سے مناقب اور فضائل بیان کئے ہیں۔ صاحب انوار نے تو ان کے تعارف اور مناقب میں اپنا بورا زور صرف کر دیا ہے بلکہ کمیٹی کے اراکین کے تعارف کا آغاز اہام زفر سے ہی کیا ہے۔ علامہ شبلی صاحب نے یہاں تک فرما دیا ہے کہ

فقہ میں ان کا رتبہ امام حمد سے بھی زیادہ مانا جاتا ہے(سیرت نعمان ص ۳۹۵) علمی مقام

اس میں تو شک نمیں کہ امام زفرنے امام صاحب سے بہت سافیض اٹھایا اور علمی منازل طے کئے حتیٰ کہ امام صاحب کے درس کا رنگ ان پر اتنا غالب ہوا کہ قیاس کے نام سے معروف ہو گئے۔ جس کا ذکر علامہ شبلی نے بھی کیا ہے وہ فرماتے ہیں۔

ان کو خاص کر قیای احکام میں نمایت کمال تھا۔ امام ابو حنیفہ ان کی نسبت فرمایا کرتے تھے کہ اقیس اصحابی میرے شاگردوں میں سے سب سے زیادہ قیاس کرتے ہیں۔ (سیرت نعمان ص ۳۹۵)

یہ قیاس میں کس حد تک تجاوز کرتے تھے اس کا ایک ہلکا سا خاکہ امام ابن تیمیہ نے کھینچا ہے۔ فرماتے ہیں امام ابو حنیفہ فرمایا کرتے تھے۔

لا تاخذ وا بمقا ييس زفر فانكم أن أخذ تم بمقاييسه حرمتم الحلال و حللتم الحرام

قال ابن تیمیه فان زفر کان کثیر الطرد لمایظنه من القیاس مع قلة علمه بالنصوص (مجوع فاوی ص ۲۵ ج ۲۳)

تم زفرکے قیاس نہ لیا کرہ۔ اگر تم نے زفر کے قیاسات پر عمل کیا تو تم طلال کو حرام اور حرام کو حلال کر جیٹھو گے۔

الم ابن تیمیہ فرماتے ہیں زفر بہت زیادہ قیاس کرتے تھے باوجود میکہ نصوص کا علم بہت کم تھا۔

امام زفر کی وجہ سے بھرہ میں حنقی آراء و قیاس کو شہرت ہوئی۔ چو مکہ وہ ایسا دور تھا جبکہ رائے اور قیاس کو اتن اہمیت حاصل نہ تھی اس وقت کے قاضی عموا قیاس و آراء سے نفرت کرتے تھے۔ بھرہ میں اس وقت امام سوار بن عبداللہ قاضی صاحب تھے ایک روز امام زفر نے قاضی سوار سے ملاقات کا پروگرام بنایا اور قاضی صاحب سے ملاقات کی اجازت طلب کی۔ قاضی صاحب نے ملاقات کرنے سے انکار کر دیا۔ سے ملاقات کی اجازت طلب کی۔ قاضی صاحب نے ملاقات کرنے سے انکار کر دیا۔ حارث بن مالک قاضی سوار سے کہنے گئے زفر ملاقات چاہ رہے ہیں جو اہل علم اور خاندانی آدمی ہیں آپ نے اجازت سے کیوں انکار کر دیا۔ قاضی سوار فرمانے گئے خاندانی فرد تو ہیں مگر اہل علم سے نہیں۔ یہ ہمارے ہاں (بھرہ میں) ابو صنیفہ کی رائے گئے بیں۔ ان سے کہہ دو اگر یہ ضرور ہی ملاقات کا ارادہ رائے کی بدعت لے کر آئے ہیں۔ ان سے کہہ دو اگر یہ ضرور ہی ملاقات کا ارادہ رکھتے ہیں تو ہمارے ساتھ کوئی علمی گفتگو نہ کریں۔ (لسان ص ۱۲۲ ج ۲)

امام معاذبن معاذ فرماتے ہیں۔ میں قاضی سوار کے پاس تھا تو دربان آیا اور کسنے لگا ذفر دروازہ پر تشریف فرما ہیں۔ قاضی سوار کہنے لگے زفر جو رائے اور قیاس والا ہے۔ اگر وہی ہے تو ان کو اندر آنے کی اجازت نہیں ہے۔ کیونکہ وہ بدعتی ہے پھر کسی کی سفارش پر اندر آنے کی اجازت مل گئی۔ جب وہ اندر آئے تو انہوں نے سلام کیا۔ مگر قاضی سوار نے نہ سلام کا جواب ویا اور نہ ہی ان سے مصافحہ کیا۔ طلا نکہ امام زفر نے سلام بھی کیا اور مصافحہ کے لئے ہاتھ بھی بردھایا تھا۔ امام زفر جسے واپس ہو گئے۔ (عقیلی مفھوما ص ۹۹ ج س)

امام زفر بہت سے اوصاف کے حال تھے گر علماء کا ان سے ایبا رویہ محض

قیاس میں انہاک کی وجہ سے تھا جو ان کا ایک مشغلہ بن چکا تھا۔ جے علماء اچھی نگاہ سے نہیں دیکھتے تھے۔

#### مذبهب

اس وقت کے عام زیر گردش اعتقادی مسائل میں تو امام زفر کے بارہ میں تفصیل نہیں مل سکی ہاں البتہ یہ ضرور ہے کہ ان کا اپنا ایک مقام تھا جیسا کہ امام ابن حبان فرماتے ہیں۔

لم يسلک مسلک صاحبيه وکان اقيس اصحابه واکثرهم رجوعا الى الحق-(اسان ص ٢١٣ ج ٢)

وہ اپنے اصحاب کے مسلک پر نہیں تھے۔ امام صاحب کے تمام اصحاب میں قیاس کے زیادہ ماہر تھے اور حق کی طرف بھی ان سب میں سے زیادہ رجوع کرنے والے تھے۔

#### نظريه تقليد

امام زفر کو اینے استاذ کے ندہب سے اصولی اور فروی مسائل میں بھی زبردست اختلاف تھا جس کی واضح شادت فقہ حنفیہ کی معروف کتابیں ہیں۔ یمال امام صاحب سے امام زفر کے اختلافی نداہب کو بیان کیا گیا ہے اور بقول صارم صاحب

امام زفر کی رائے ہیں مسائل میں قبول کی گئی ہے۔ (تاریخ الفقہ ص ۱۲۰)
جس سے معلوم ہوتا ہے کہ امام زفر تقلید کے قائل نہ تھے۔ امام عصام بن
یوسف بیان کرتے ہیں کہ ایک ماتم میں امام ابو حنیفہ کے چار شاگرہ جمع تھے جن
میں ایک زفر بھی تھے تو انہوں نے بالاتفاق ہے کما۔

انه لا يحل لاحدان يفنى بقولنا مالم يعلم من اين قلكاه

(ايقاظ محمم أولى الأبصار ص ٥٢)

ہارے قول کی دلیل معلوم کئے بغیر کسی کو بھی بیہ جائز نہیں کہ وہ فتویٰ ۔۔۔

اور جب دلیل معلوم ہو جائے تو وہ تقلید نہ رہ جائے گی اس لئے کہ دلیل معلوم کرنا تقلید کی ضد ہے۔

### جرح وتعديل

امام زفر روایت کی حیثیت سے مخلف نیہ ہیں۔ امام ابن معین نے انہیں ثقہ اور مامون فرمایا ہے حافظ ابن حبان انہیں متقن کتے ہیں اور امام ذھی کے نزدیک صدوق ہیں۔ (لسان ص ۳۳۷ ج ۲)

گر امام سفیان ثوری ان سے روایت لینے سے منع کرتے تھے۔ امام عبدالرحمٰن بن ممدی نے بھی ان سے کوئی روایت نہیں لی۔ (عقیلی ص ۹۸ ج ۳) امام ابن سعد فرماتے ہیں لم یکن فی الحدیث بشنی یہ حدیث میں کچھ بھی نہیں تھے۔ (میزان ص ۷۱ ج ۲)

بسرطل یہ درجہ صدوق کے حامل تھے گر ان کے صدوق ہونے کا کیا فائدہ جبکہ ان کی روایت حدیث کی کئی معروف کتاب میں نمیں ہے۔ اور نہ ہی ان کی کوئی این کتاب ہے کہ اس سے استفادہ کیا جا سکے۔

#### ركنيت

سمیٹی کی تفکیل کے وقت ان کی عمر صرف دس سال تھی کیا اتن عمر کا بچہ سمیٹی کی شرائط رکنیت پر پورا اتر سکتا ہے؟

#### 

ولادت ۱۰۰ه وفات ۲۷ه

صاحب انوار فرماتے ہیں۔

زہیر امام اعظم کے اصحاب میں سے مشہور محدث ثقة ' فقیہ ' فاضل اور تدوین فقہ کے شریک ہیں۔ (مقدمہ انوار ص ۱۷۰ج ۱)

اس میں کوئی شک نہیں کہ امام ذهیر مشہور اور ثقد محدث ہیں اکابر محدثین سے ان کا تلمذ ہے اور ان سے بھی معروف محدثین نے حدیث کی روایت کی ہے صحاح ستہ کے ایک مرکزی اور معروف راوی ہیں۔ ویسے یہ اساتذہ کے اعتبار سے امام صاحب کے ہم کمتب اور خلیق ہیں۔ جو امام صاحب کے اساتذہ ہیں تقریبا وہی اساتذہ ان کے ہیں۔

#### مذبهب

امام زهیر مسلک محدثین کے متبع تھے خصوصا امام سفیان توری سے بردا لگاؤ رکھتے تھے اہل عراق ان کے بارہ میں جبکہ امام توری ابھی بقید حیات تھے کما کرتے تھے کہ

> انا مات الثوری فغی زهیر خلف (ترزیب ص ۳۵۲ ج ۳) امام ثوری کی وفات کے بعد ان کے جانشین زهیر ہوں گے۔

امام ثوری کے امام صاحب سے اعتقادی اور فروعی اختلافات اور پھر امام ثوری کا امام صاحب کے بارہ میں مخالفانہ نظریہ اس بات کی بین دلیل ہے کہ امام شوری اور امام صاحب کی رائیں آپس میں متضاد اور مختلف تھیں۔ اگر زھیر امام صاحب کے حلقہ اور بلاک سے معلق ہوتے تو اہل عراق ان کو امام ثوری کا جانشین بھی خیال نہ کرتے۔ بلکہ یہ حق ہے کہ امام زھیر کا شار محدثین اور اصحاب سنت میں خیال نہ کرتے۔ بلکہ یہ حق ہے کہ امام زھیر کا شار محدثین اور اصحاب سنت میں سے ہے امام ابن عینیه فرماتے ہیں۔

تم زهیر کو لازم پکڑو کوفہ مین آن جیسا کوئی اور صاحب علم نہیں۔
اور یہ تو واضح ہے کہ امام ابن عینیہ بھی اہل سنت سے تھے وہ عراقیوں کے
نے ایجاد کردہ ندا ۔ سے سخت متنفر اور نالاں تھے امام ابو حاتم فرماتے ہیں۔
زهیر تقد اور صاحب ۔ (تمذیب ص ۳۵۲ ج۲)
صاحب سنت کا لفظ اس دور میں مرجیہ اور دیگر فرق ضالہ کے خلاف بولا جا تا

فا\_

#### ركنيت

علامہ محمد رئیس ندوی الانقاء ابن عبدالبرص ۲۰۰ کے حوالہ سے عمرو بن خالد سے نقل کرتے ہیں کہ زهبر نے کما میں نے امام صاحب سے امان غلام کی بابت مسئلہ پوچھا تو ان کے دیئے ہوئے جواب کے خلاف میں نے حضرت عمر کا فرمان نقل کیا اس پر امام صاحب خاموش ہو گئے اس کے بعد میں کوفہ سے دس سال غائب رہا پھر جب واپس آیا تو دیکھا کہ امام صاحب نے اپنے پرانے فتویٰ سے رجوع کر لیا ہے جس سے میں نے سمجھا کہ امام صاحب سنی ہوئی (بغیر شخقیق کئے) امادیث کو مانتے ہیں۔ (لمحات ص ۵۲ ج م)

کیا ایسے مخص سے امید رکھی جا سکتی ہے کہ وہ امام ساحب کی زیر نگرانی قائم ہونے والی سمیٹی کے رکن ہوں۔

## (۱۳) قاضى شريك بن عبدالله الكوفي

ولارت ٩٥ه وفات ١١٥ه

صاحب انوار نے قاضی شریک کو بھی حنفی فقہ ساز سمیٹی کا رکن قرار دیا ہے اور فرمایا ہے شریک امام اعظم کی خدمت میں بہت رہے ان سے روایت حدیث بھی کی آپ کے مخصوص اصحاب و شرکاء تدوین فقہ میں تھے۔

(مقدمه انوارص اساج ۱)

### علمی مقام

شریک بلاشبہ عالم اسلام کے معروف قاضی تھے عدل و انصاف ملم و وقار کے اوصاف سے مصف تھے۔ سنت کے عامل اور بدعات کا قلع قمع کرتے تھے مسلک محدثین لیعنی اہل سنت والجماعت کے پابند اور مرجیہ وغیرہ کے سخت مخالف تھے۔ علم حدیث میں بحثیت راوی حدیث مختلف فیہ ہیں اور ان کے بارہ میں صحح رائے ہیں ہے کہ جب ثقات کی مخالفت نہ کریں تو حسن درجہ کے راوی ہیں۔ کتب سنن میں ان سے بکشرت روایات مروی ہیں۔

### ائمہ احناف کے بارے میں روبیہ

قاضی شریک کو حنی لفتہ ساز کمیٹی کا رکن قرار دینے پر ہمیں مولف انوار پر سخت تعجب ہے اس لئے کہ قاضی شریک اور ائمہ احناف آپس میں بالکل دو متضاد چیزیں ہیں۔ قاضی صاحب کا ائمہ احناف کے بارہ میں جو رویہ ہے وہ کسی بھی اہل علم سے مخفی نہیں اگر اس رویہ کو من و عن حوالہ قرطاس کیا جائے تو بات طول پکڑ جائے گ۔ لہذا ہم تھوڑا سا فاکہ ہدیہ قار کین کرتے ہیں۔

(۱) منصور بن مزاحم فرماتے ہیں میں نے قاضی شریک سے سنا وہ فرماتے سے کوفہ کے ہر مخلہ میں شراب فروشی تو مجھے گوارہ ہے مگروہاں کسی حنفی

المذہب کا ہونا گوارہ نہیں۔

(کتاب السنه ص ۲۰۵۰ ، ۲۰۵۰ ج الکال ص ۱۳۲۳ ج سن) (۲) اصحاب ابی حنیفه مسلمانوں کے لئے قمتی چوروں سے بھی زیادہ نقصان دہ ہیں۔

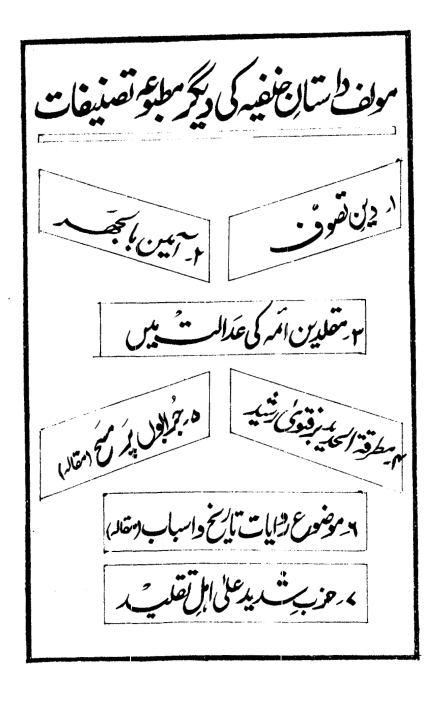
(۳) ابو تعیم فراتے ہیں قاضی شریک امام ابو صنیفہ کے بارہ میں سین الرائی تھے اور کہتے تھے احناف کا نمہب احادیث رسول کو رد کرنے کا ہے۔ (کتاب السنہ ص ۳۰۴ ج ۱)

(م) حماد بن ابی حنیفہ کے ترجمہ میں گزر چکا ہے کہ قاضی موصوف نے جناب حماد کی شادت اس لئے لینا منظور نہ کی کہ وہ طائفہ مرجیہ سے تعلق رکھتے تھے اور انہوں نے حماد کو افاک قرار دیا تھا۔ بلاشبہ مرجیئوں کو بدعتی سمجھتے تھے جس کی وجہ سے وہ ان سے اپنی عدالت میں شادت نہیں لیتے تھے۔

## ر کنیت سمیٹی

قاضی شریک کا ائمہ احناف کے بارہ میں ایبا متشددانہ رویہ غالبا ان کے وسیع تجربات کی وجہ سے تھا کیونکہ بقول مولف انوار وہ امام صاحب کی مجلس میں بہت زیادہ وقت دیتے تھے دو سرے لفظول میں قاضی نے دہیں سے پایا اور ان کے خلاف ہو گئے۔ اور یہ اختلاف اصولول کا تھا کیونکہ ایسے عادل آدی سے محض تعصب اور حمد کی وجہ سے ایسی امید رکھنا زیب نہیں دیتی۔ حافظ ابن حجر ان کے بارہ میں فرماتے ہیں۔

صدوق کیر الحطاء تھے جب سے قاضی بنے تھے حافظ متغیر ہو گیا تھا بذات خود عادل' فاضل اور عابد تھے بدعتیوں کے بارہ میں رویہ زیادہ سخت رکھتے تھے۔ (تقریب ص ۱۳۵) کیا ممکن ہے کہ ایبا مخص مذکورہ سمیٹی کا رکن ہو اور تدوین فقہ میں ان کا ساتھ دیتا ہو۔



# (۱۴۷) امام شعیب بن اسحاق دمشقی

ولارت ۱۱۸ه وفات ۱۸۹ه

بقول مولف انوار

امام شعیب بن اسحاق امام اعظم کے اصحاب و شرکاء تدوین میں بردے پایہ کے محدث و فقیہ تھے۔ (مقدمہ انوار ص ۲۰۸ج۱)

علمی مقام

موصوف بلاشبہ محدث تھے حدیث میں امام ابن جرتے اوزای ہشام بن عروہ اور امام توری کے شاگرد تھے ان کو امام صاحب سے بھی تلمذ حاصل تھا۔ ان سے بھی محدثین کرام کی ایک جماعت نے استفادہ کیا ہے جن میں امام اسحاق بن راھویہ معروف محدث اور ثقہ و ناقد امام بھی ہیں۔ ترذی شریف کے علاوہ باتی صحاح کی بانچوں کتابوں میں ان کے طریق سے احادیث مروی ہیں۔

مذبهب

حدیث اور روایت میں ثقہ ہونے کے باوجود مرجی تھے۔

ركنيت

امام دحیم جو جرح و تعدیل کے معروف امام ہیں وہ فرماتے ہیں۔ امام شعیب ۱۱۱ھ کو پیدا ہوئے ہیں۔ (تمذیب ص ۳۴۸ج ۲)

ان کی ولادت باسعادت شام میں ہوئی جو کوفہ سے کافی دور دراز کی مسافت پر واقع ہے۔ وہیں پروان چڑھے عالم شاب میں علم کی خاطر دور دراز کا سفر اختیار کیا اور کوفہ میں بھی تشریف لائے اور امام صاحب سے بھی انہوں نے استفادہ کیا مگر راقم کے علم میں نہیں کہ وہ سرزمین کوفہ میں کب وارد ہوئے اور امام صاحب سے

تلمذکب اور کتنی دیر تک رہا اور پھر اس پر بھی کوئی دلیل نہیں کہ وہ فراغت کے بعد اس کمیٹی کے رکن سبخ ہوں اور فی الواقع ان کا رکن ہونا بھی قرین قباس نہیں کیونکہ وہ کمیٹی کی تفکیل سے صرف دو سال پہلے پیدا ہوئے ہیں اور جب کمیٹی کی تفکیل ہو رہی تھی تو وہ اس وقت رضاعت کی مت میں تھے۔ جب کہ مشریہ کرایا جاتا ہے کہ امام صاحب نے جب اس مجلس کو قائم کیا تھا تو اس کی مسلسل تفکیل ان چالیس ارکان کے انتخاب پر تھی۔ تو کیا دودھ پیتا بچہ فقیہ 'مسلسل تفکیل ان چالیس ارکان کے انتخاب پر تھی۔ تو کیا دودھ پیتا بچہ فقیہ 'محدث اور درجہ اجتماد کو بہنچ سکتا ہے؟ این محال است۔

# (۱۵) امام ابو عاصم ضحاك بن مخلدً

ولارت ۱۲۲ه و فات ۱۲۲ه

علامہ شبلی اور صاحب انوار نے ان کو بھی تدوین کمیٹی کا رکن قرار دیا ہے اور ان کے بہت سے مناقب اور فضائل بیان کئے ہیں صاحب انورا نے ان کے بارہ میں لکھا ہے کہ

امام ابو عاصم السیل ضحاک امام اعظم کے تلاندہ و اصحاب و شرکاء تدوین فقہ میں سے محدث ثقتہ' فاضل معتد' فقیہ کامل تھے۔ (مقدمہ انوار ص ۲۲۱ج ۱)

علمی مقام

بلاشبہ الم ضحاک بن مخلد بہت برے محدث تنے اپنے دور کے تمام برف محدثین کرام سے فیض حاصل کیا جن میں الم مالک الم توری الم ابن جریج الم اوزای الم سعید بن ابی عروبہ جیسے کائل فن شائل ہیں۔ اسی طرح ان کے اصحاب اور تلافہ میں نامور محدثین ہیں جن میں الم احمد الم اسحاق بن راهویہ علی بن المدین الم وحلی الم عباس عزری الم محمد بن عبداللہ بن نمیروغیرهم ہیں رحمهم اللہ یک الم اسحانی الم محمد بن عبداللہ بن نمیروغیرهم ہیں رحمهم اللہ تعالی الجمعین۔ (تهذیب ص ۱۵ جرم)

یہ بالاتفاق ثقہ اور کتب صحاح ستہ کے معروف راوی ہیں۔

#### نربب

امام ضحاک کے عقائد کے بارہ میں تو تفصیل نہیں مل سکی ہاں یہ ضرور معلوم ہے کہ موصوف کا تعلق امام سفیان ثوری سے بہت گرا تھا۔ اور امام سفیان ثوری عقائد میں الل سنت کے امام شخصہ جبکہ ان کے امام صاحب سے بعض اعتقادی امور میں شدید اختلافات سے اور پھر امام ثوری ان اعتقادات میں مخالفت کرنے الوں کو اچھا نہیں سمجھتے سے تو جس سے واضح ہوتا ہے کہ امام ضحاک امام سفیان الوں کو ایچھا نہیں سمجھتے سے تو جس سے واضح ہوتا ہے کہ امام ضحاک امام سفیان

توری کے ہی متبعین میں سے تھے۔ واللہ اعلم۔ رکنیت

امام ضحاک خود فرماتے ہیں کہ میں ۱۲۲ھ کو پیدا ہوا اور پھر یہ تکی ہیں۔ (تهذیب ص ۵۱م ج م)

تو اس لحاظ سے امام ضحاک کی ولادت اس فرضی کمیٹی کے تشکیل یا جانے کے دو سال بعد ہوئی ہے اور وہ بھی کوفہ سے بہت دور مکہ مکرمہ میں۔ پھروہ مکہ ہی میں جوان ہوئے وہی سے امام ابن جربج کے درسگاہ میں تعلیم حاصل کی پھروہاں سے بھرہ تشریف لے آئے اور پھر آدم واپسیں بھرہ میں ہی مقیم رہے۔ (تمذیب ص امام ج م)

جس سے معلوم ہو تا ہے کہ امام ضحاک تعلیم حاصل کرنے کی خاطر مکہ اور بھرہ سے بہر نہیں گئے۔ ان کا مستقبل قیام ان دونوں شہروں میں ہی رہا ہے امام ابو حنیفہ سے ان کا تلمذ کسی معتبر ذریعہ سے معلوم نہیں ہو سکا۔ بال ممکن ہے کہ وہ کسی وقت کوفہ میں آئے ہوں اور امام صاحب کے مدرسے میں تشریف لے گئے ہوں تو اس سے ان کا تلمذ ثابت ہو گیا ہو۔ گر اس سمیٹی کا رکن ہونا کسی طرح ثابت نہیں ہو آ۔

علامہ شبلی مرحوم نے بھی ان کو صرف امام صاحب کا شاگر دہی لکھا ہے اس کیسٹی کے رکن ہونے کا اعتراف انہوں نے بھی نہیں کیا چنانچہ فرماتے ہیں۔
یہ امام صاحب کے مختص شاگر دوں میں سے تھے۔ (سیرت نعمان ص ۳۷۲)
ان کا تدوین کمیٹی کا رکن ہونا صاحب انوار کے قلم کی صفائی کا تیجہ ہے جو بلاشبہ افسانہ ہے ہاں یہ کمیٹی تو خود ہی ایک افسانہ ہے۔

## (۱۲) امام عافیه بن یزید

وفات ۱۸۰ھ

علامہ شبلی' صارم اور مولف انوار نے ان کو بھی رکن قرار دیا ہے۔ علامہ شبلی نے اختصار سے اور مولف انوار نے تفصیل سے ان کا تعارف کرایا ہے۔ فرماتے ہیں۔

امام عافیہ برے پایہ کے محدث صدوق اور فاضل فقیہ تھے۔ امام اعظم کے اصحاب و شرکاء تدوین میں سے خاص المیاز مقام پر فائز تھے امام صاحب ان کے علم و فضل پر برا اعتاد کرتے اور فرماتے کہ جب تک عافیہ کی مسلہ پر اپنی رائے ظاہر نہ کریں اس وقت تک فیصلہ شدہ سمجھ کر قلمبند کرنے میں جلدی مت کیا کرد۔ (مقدمہ انوار ص الحاج ۱)

علامہ شبلی کے الفاظ ہیں۔ جب تک عافیہ نہ آچکیں کمی مسکلہ کو قلبند نہ کرد۔ (سیرت نعمان ص ۳۹۸)

علمی مقام

موصوف حدیث میں امام اعمش محمد بن ابی لیلی ہشام بن عروہ وغیرہ محدثین کے شاگرد تھے اور ان کے شاگرد اسد بن موی معاذ بن موی بن داؤد وغیرہم بیں۔ دحمهم الله اجمعین۔ حدیث میں یہ ثقہ تھے۔ یہ معروف قاضی تھے گران کے عقائد کے بارہ میں زیادہ تفصیل میا نہیں ہو سکی۔

ركنيت

موصوف الم صاحب کے تلافہ میں سے تھ الم صاحب کے نزدیک ان کی الی قدر ہوگی جیسا کہ دونوں حضرات نے بیان کی ہے گر جب ۱۱ھ میں یہ سمیٹی قائم ہوئی تھی اس وقت بیدا ہو چکے تھے

یاس کے بعد پیدا ہوئے ہیں۔ اور وہ علم کی تخصیل سے فارغ کب ہوئے اور پھر
کس من میں جاکر کمیٹی کے رکن ہے۔ ہاں ان دونوں حضرات کے بیانات سے اتنا
ضرور معلوم ہو تا ہے کہ اس وقت تک اس علمی مجلس کے طے شدہ مسئلہ کو قلمبند
نہ کیا جاتا تھا جب تک عافیہ کی تقدیق نہ ہو جاتی۔ تو اس کا واضح مطلب ہے کہ
امیر مجلس سمیت بلق انتالیس ارکان کو اس علمی مجلس میں وہ حیثیت حاصل نہ تھی
جو اکیلے عافیہ کو تھی جب تک عافیہ کی تقدیق اور رائے شامل نہ ہوتی تھی تو بلق
تمام اراکین کی تحقیق کو درخود اعتماء نہ سمجھا جاتا تھا یعنی علمی طور پر امیر مجلس
سمیت تمام اراکین سے عافیہ کا مقام بلند تھا۔ گریہ ایسا دعویٰ ہے کہ جس کی سچائی
کے قرائن موجود نہیں ہیں۔ فقہ حنی کی مشہور کابوں میں بہت سے ائمہ احناف
کے اقوال اور فاوے درج ہیں لیکن قاضی عافیہ کے فاوے نظر نہیں آتے۔

پھر ان دونوں حفرات کی عبارات سے واضح ہو آ ہے کہ قاضی عافیہ کی تقدیق کے ساتھ مجلس علمی میں حل شدہ مسائل کو قلمبند کیا جا آ تھا تو ہم پوچھتے ہیں کہ قاضی عافیہ کی تقدیق سے تحریر اور ضبط شدہ مسائل اور فاوی کماں ہیں۔ کیا انہیں بعد والوں نے بے وقعت سمجھ کر ضائع کر دیا ہے۔

الغرض ان تمام سوالوں کا صرف ایک ہی جواب ہے کہ آج تک الی سمیٹی قائم نہیں ہوئی جس میں قاضی عافیہ کی تصدیق سے مسائل قلمبند کئے گئے ہوں یہ تو محض ایک افسانہ ہے۔

# (١٤) امام عبدالله بن ادريس

ولارت ۱۹۲ه وفات ۱۹۲ه

صاحب انوار نے امام عبداللہ بن اور لیس کو بھی فقہ ساز کمیٹی میں شامل بنایا ہے۔ اور فرماتے ہیں امام عبداللہ بن اور لیس کوفی مولود ۱۵۵ و متوفی ۱۹۲ محدث ثقه ، صاحب سند تھے۔ کیر الحدیث اصحاب امام شرکاء تدوین فقہ ہیں۔

(مقدمه انوار ص ۲۰۵ ج ۱)

### علمى مرتنبه

امام عبداللہ ثقہ اور قابل جمت محدث تھے۔ امام مالک ان کے استاذ بھی ہیں اور ان سے روایت بھی بیان کرتے ہیں اس طرح امام احمد بن حنبل' امام عبداللہ بن مبارک' ان کے تلافرہ کرام میں سے ہیں۔ صحاح ستہ کے مرکزی راوی اور ثقابت میں متفق علیہ ہیں۔ کی محدث نے ان پر جرح نہیں گی۔

#### نمذبهب

موصوف محدثین کے ذہب و مسلک کے پیروکار تھے اہل الرائی سے ان کا خصا" کوئی تعلق اور واسطہ نہیں رہا۔ امام یعقوب بن شیبہ فرماتے ہیں۔

كان عابدا" فاضلا" وكان يسلك في كثير من فتياه و مذ اهبه مسلك اهل المد ينة وكان بينه وبين مالك صداقة (تنزيب ص ١٣٨ ح ٥)

یہ عابد اور فاضل تھے ان کے اکثر فتوے مذہب اہل مدینہ پر تھے ان کے اور امام مالک کے درمیان دوستی تھی۔

ظاہر ہے کہ مدینہ والوں کا غرجب اعتقاد اور احکام وونوں میں اہل الرای سے بہت مختلف ہے۔ مدینہ والوں کا غرجب اہل سنت و اہل حدیث کا غرجب ہے۔ امام ابن سعید فرماتے ہیں۔ موصوف اہل سنت والجماعت سے تھے۔ امام ابن حبان فرماتے ہیں۔

به سنت میں بہت زیادہ پختہ تھے۔ (تمذیب ص ۱۳۵ج ۵)

امام عجل فرماتے ہیں ''یہ ثبت' زاہر صالح اور صاحب سنت تھے اور نبیذ کو حرام کہتے تھے۔'' (تایخ الثقات ص ۳۴۹)

صاحب سنت ہونے کا یہ معنی ہے کہ یہ اہل حدیث سے تھے اہل هوی اور اہل الرائی کے فدہب کے پیروکار نہیں تھے۔ اس کا تو تواتر کے ساتھ جوت ہے کہ اہم صاحب اور ان کے بہت سے اخص تلافدہ مرجی فدہب کے پیروکار اور نبیز کو طال سجھتے تھے۔ مگر امام عبداللہ بن ادریس نہ مرجی المذہب تھے اور نہ ہی نبیز کو طال سجھتے تھے۔ بلکہ حرام کہتے تھے۔

#### الارجاء

امام خطیب نے ،سند حسن امام عبداللہ بن اوریس کا یہ قول نقل کیا ہے کہ وہ فرماتے تھے۔ وہ فرماتے تھے۔

کذب من زعم ان الا یمان لا یزید ولا ینقص (تائخ بغداد ص ۱۳۹۳ ج ۱۱۳) وه مخص کذاب ہے جو یہ گمان رکھتا ہے کہ ایمان زیادہ اور کم نہیں ہو تا۔ امام عثان بن محد بن ابی شبه فرماتے ہیں۔

میں نے امام عبداللہ بن ادریس' امام جریر اور امام و کمیع (رحمهم اللہ اجمعین) سے ایمان کے بارہ میں یوچھا تو انہوںنے جواب میں فرمایا۔

الايمان يزيدوينقص (كتاب النه ص ٣٣٦ ج ١)

کہ ایمان میں زیادتی اور کمی ہوتی ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ امام عبداللہ اہل الرائی کے فرہب پر نہیں تھ بلکہ ایسے ندہب (الرجاء) کے حاملین کو کذاب کتے تھے۔

ركنيت

صاحب انوار نے غالبا ان کو اس لئے کمیٹی کا رکن بنا دیا ہے کہ وہ سرزمین کوفہ سے تعلق رکھتے تھے حالانکہ یہ کوئی ایسی وجہ نہیں کہ ان کو صرف کوفی ہوئے کی وجہ سے امام صاحب کا ہم زہب اور اس بے بنیاد کمیٹی کا رکن قرار دیا جائے۔ اس لئے کہ اس وقت کوفہ میں محدثین کی اکثریت امام صاحب کے ذہب و آراء سے بالکل متنفر بلکہ سخت مخالف تھی اور ان محدثین میں سے موصوف بھی ایک ہیں جو امام صاحب سے تعلق نہیں رکھتے تھے۔ بلکہ سند صحیح منقول ہے کہ امام عبی جو امام صاحب سے تعلق نہیں رکھتے تھے۔ بلکہ سند صحیح منقول ہے کہ امام عبداللہ بن اورایس فرماتے ہیں کہ میں نے امام مالک سے کما ہمارے باس تو علقمہ اور اسود جیسے (نامور فقیہ) ہیں تو امام مالک نے فرمایا۔ تہمارے باس ابو حنیفہ بھی ہیں جس نے تمام امر کو الٹ کر رکھ دیا ہے۔ (کتاب السنہ ص ۲۲۰ ج ۱)

امام مالک کے اس قول کی امام عبداللہ نے کوئی تردید نہیں گی۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بھی امام ابو حنیفہ کے ہمنوا نہ تھے۔ جیسا کہ ہم تاریخ بغداد کے حوالہ سے ان کے فرہب کی بحث میں ذکر کر آئے ہیں۔ کیا ایسا شخص جو امام صاحب کا اعتقاد اور احکام دونوں میں ہمنوا نہ ہو۔ بلکہ ان کے فرہب کو غلط سمجھتا ہو بھلا وہ ان کی قائم کردہ کمیٹی کا رکن بن سکتا ہے۔ پھر مولف انوار کے بقول وہ مالھ کو پیدا ہوئے تھے اور تاریخ بغداد ص ۲۲۰ و ص ۲۱۲ و تذکرۃ الحفاظ ص ۲۸۲ کی اللہ کو پیدا ہوئے سے اور تاریخ بغداد ص ۴۲۰ و می ۲۱۲ و تذکرۃ الحفاظ می جرنے ح اکی تصریحات کے مطابق ان کی پیدائش ۱۱۵ھ کو ہوئی ہے۔ حافظ ابن جرنے حالم اور قبل ۱۲ اس قبل کی ہے۔ صاحب لمحات فرماتے ہیں کہ ۱۱ھ تحریف یا تصحیف ہے تو گویا ان کی ولادت ۱۱ اس کو بنتی ہے۔ جب یہ کمیٹی تشکیل دی گئی تھی اور اس وقت عبداللہ شاید پیدا بھی نہ ہوئے ہوں۔ یہ کمیٹی کیسی ہے کہ جس کے ارکان ابنی پیدائش سے بھی پہلے رکن بن جاتے ہیں۔

# (۱۸) امام الائمه عبدالله بن مبارك

ولادت ۱۱۹ه وفات ۱۸ اه

علامہ شبلی صاحب اور انوار کے مولف نے امام عبداللہ بن مبارک کو بھی اس فقہ ساز سمیٹی کا رکن ہتایا ہے۔ اور ان کے بہت سے اوصاف جیلہ کا تذکرہ فرمایا ہے۔ شبلی صاحب ارقام ہیں۔

محدث نووی نے تہذیب الاساء والصفات میں ان کا ذکر ان لفظوں سے کیا ہے۔

وہ امام جس کی امات و جلالت پر ہرباب میں اجماع کیاگیا ہے جس کے ذکر سے خدا کی رحمت نازل ہوتی ہے اس کی صحبت سے مغفرت کی امید کی جا سکتی ہے۔ (سرت نعمان ص ۱۳۹۳)

## علمی مقام

الم عبداللہ بن مبارک اسلام کے ان افراد سے ہیں جن پر جتنا فخر کیا جائے کم بہ وہ اپنے دور کے محدث فقیہ 'زاہد 'مبلغ' متبع سنت' بدعات سے متنظر اور جہاد بالسیف میں بنفس نفیس شرکت کرنے والے تھے۔ ہر وہ اچھا وصف جو کمی بھی انسان میں ہو سکتا ہے الم عبداللہ اس کے اہل اور حقدار تھے۔ ان کے مناقب استے کثیر ہیں کہ شاید اس دور کے کمی مخص کے حصہ میں نہ آئے ہوں۔ انہیں بوے برے محدثین کرام سے تعلق اور تلمذ رہا ہے اس طرح فقمنا سے بھی ان کا علمی تعلق تھا۔ امام صاحب سے بھی انہوں نے اکتباب فیض کیا ہے اس طرح انہیں ان کے تلافہ میں بھی اس دور کے تمام اکابر محدثین شال ہیں۔ ثقابت تو اتنی کہ ان کے تلافہ میں بھی اس دور کے تمام اکابر محدثین شال ہیں۔ ثقابت تو اتنی کہ انہیں امیر المومنین فی الحدیث ہونے کا شرف حاصل ہے۔ صحاح ستہ اور دیگر تمام انہیں امیر المومنین فی الحدیث ہونے کا شرف حاصل ہے۔ صحاح ستہ اور دیگر تمام سعروف اور مسلم حدیث کی کتابوں کے ایک اہم راوی ہیں۔ صحیحین میں بھی ان کی المادیث موجود ہیں۔

#### ندبهب

الم عبداللہ بن مبارک فرہب محدثین یعنی اہل حدیث اور اہل سنت کے دائی اور علمبردار سے فرق ضالہ کے سخت مخالف سے عراق میں پیدا ہونے والی بدعات کا خوب رو کرتے ہے۔ کتاب و سنت کے مصفی منبع پر وارد ہوتے ہے۔ عقائد و احکام میں امام صاحب سے بہت اختلافات رکھتے ہے۔ امام ابن مبارک کا امام صاحب سے تعلق امام صاحب کی زندگی کے آخری چار سالوں میں رہا ہے اس امام صاحب کی زندگی کے آخری چار سالوں میں رہا ہے اس دور میں انہوں نے امام صاحب کا مطالعہ کیا ان کے عقائد کو جانچا اور فقمی فتووں کو برکھا تو نہ ہی انہوں نے امام صاحب سے عقائد میں کلی انفاق کیا اور نہ ہی فقہی مسائل میں کلی موا قفت کی۔ یہاں اختلاف رائے ممکن ہوا۔ اختلاف کیا۔

امام صاحب کے ترجمہ میں گزر چکا ہے کہ امام عبداللہ بن مبارک انہیں مرتی استحصے تھے اور مرجی ہونا امام عبداللہ بن مبارک کے نزدیک ایک اعتقادی عیب تھا جس کی وجہ سے وہ امام صاحب سے روایت لینا چھوڑ گئے تھے۔ نیز یہ بھی امام صاحب کے ترجمہ میں گزر چکا ہے کہ امام صاحب حکرانوں کے خلاف تلوار اٹھانا جائز سجھتے تھے ائمہ محدثین کرام جن میں امام عبداللہ بن مبارک بھی شامل ہیں اس کو اچھی نگاہ سے نہیں دیکھتے تھے بلکہ ناجائز سجھتے تھے۔ جس کی وضاحت اس کو اچھی نگاہ سے نہیں دیکھتے تھے بلکہ ناجائز سجھتے تھے۔ جس کی وضاحت مندرجہ ذیل واقعہ سے ہوتی ہے کہ ایک موقعہ پر امام ابن مبارک نے چند احادیث عبان فرمائیں۔ ایک آدمی کہنے لگا امام ابو حنیفہ تو ان احادیث کے مخالف ہیں۔ یہ س کر امام عبداللہ غصے میں آگئے اور فرمانے گئے۔

اروی لک عن النبی واصحابه وتاتینی برجل کان یری السیف علی امة محمد (کتاب النز ص ۲۱۳ ج ۱)

میں رسول الله طابع اور محابہ کرام سے بیان کر رہا ہوں اور تو میرے سامنے ایسے مخص کو پیش کرتا ہے جو امت محربہ پر تلوار کو جائز سمحتا تعل امام صاحب کے ترجمہ میں امام عبداللہ بن مبارک کے حوالہ سے یہ بھی گزر چکا ہے کہ وہ امام توری کی مجلس کو اس دور کی تمام مجالس پر فوقیت دیتے تھے اور ، امام صاحب کی مجلس کا تذکرہ اچھے الفاظ سے نہیں کرتے تھے اس لئے کہ اس مجلس میں قیاس و آراء کے بل بوتے پر بحث ہوتی تھی اور حدیث رسول مالھیم کا تذکرہ نہ ہونے کی وجہ سے رسول مالھیم پر درود نہیں پڑھا جاتا تھا۔

#### فقہ حنفی کے بارے میں رائے

امام عبدالله بن مبارك فرماتے ہيں ميں چيكے چيكے امام صاحب كى مجلس ميں جاتا تو ميرے ساتھيوں كو جب علم ہو تا تو وہ مجھے اس ير ملامت كرتے۔

(كتاب السنرص ٢١٢ج ١)

اس سے معلوم ہو تا ہے کہ امام ابن مبارک جس طقہ سے مسلک سے اس طقہ میں امام صاحب کی فقہ کو بنظر تحسین نہیں دیکھا جا تا تھا اور اس کی وجہ یمی تھی کہ امام صاحب کی مجلس میں آفار سے ہٹ کر محض قیاسی مسائل پر گفتگو ہوتی تھی اور یہ ایسی حقیقت تھی جس کا اوراک امام عبداللہ بن مبارک کو بھی ہو گیا تھا۔ چنانچہ وہ فود فرماتے ہیں کہ امام صاحب مسائل پر زیادہ کمریستہ رہتے تھے۔ جس مجلس میں مسائل کا سلجھاؤ اور حل قیاس و آراء کے طریقہ سے کیا جائے بھلا وہ امام عبداللہ بن مبارک محدث اور مبلغ سنت کو کیو کر اچھی گے چنانچہ سفیان بن عبدالمالک کہتے ہیں کہ۔

بیں نے امام عبداللہ بن مبارک سے سا امام صاحب کے ایک مسلہ کے بارہ میں وہ فرما رہے تھے کہ قطع الطریق احیانا احسن من ھذا

(كتاب السنرص ٢١٢ج ١)

بها او قات واکه وال لینا اس سے بمتر ہے۔

یہ امام عبداللہ کا امام صاحب کی رائے اور اجتماد کے بارہ میں تجزیہ تھا گو یہ

کی ایک مسئلہ کے بارہ میں تھا گر اس سے امام عبداللہ کا فقہ حنی کے بارہ میں طبعی رجھان ضرور ظاہر ہو جاتا ہے۔ شاید یمی وجہ تھی کہ احناف کے معروف مسائل میں بھی امام عبداللہ بن مبارک نے ان کا ساتھ نہیں دیا بلکہ دو ٹوک الفاظ اور واضح عمل سے ان کی مخالفت کی ہے۔

### قرات خلف الامام

خصوصا قرات خلف الامام کے مسکد میں امام ابن مبارک نے حنی منج اور اصول سے موا قفت نہیں کی وہ یہ کہ احناف کے نزدیک مقتدی کو کسی بھی حال میں امام کے پیچھے قرات نہیں کرنی چا ہیئے۔ گر امام عبداللہ بن مبارک قرات کے صرف قائل ہی نہ تھے بلکہ فاعل بھی تھے جیسا کہ امام ترذی فرماتے ہیں۔

روى عن عبد الله بن المبارك انه قال اقرا خلف الامام والناس يقرء ون الاقوم من الكوفيين وارى ان من لم يقراء صلوته جائزه

(ترزي مع تحفه الاحوذي ص ۲۵۲ج ۱)

امام عبداللہ بن مبارک سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا۔ میں اور تمام لوگ امام کے پیچیے قرات کرتے ہیں گر کوفیوں میں سے ایک قوم قرات نہیں کرتی اور جو قرات نہ کرے میں اس کی نماز کو جائز سمجھتا ہوں۔

## رفع يدين

احناف نماز میں رکوع جاتے وقت اور رکوع سے سر اٹھاتے وقت رفع یدین کرنے کے قائل نہیں ہیں۔ حالانکہ رفع یدین کی صحیح احایث کی اتنی بری تعداد ہے کہ وہ درجہ تواتر کو پینی ہوئی ہے۔ امام عبداللہ بن مبارک بھی رفع یدین کے قائل اور فاعل تھے۔ بلکہ بہت می صحیح اساد سے ثابت ہے کہ ان کا رفع یدین کے موضوع پر ایخ استاذ گرامی امام ابو حنیفہ سے ایک مخضر گر دلچیپ مناظرہ بھی ہوا تھا جس کی تفصیل اس طرح ہے کہ۔

امام و کمیع جو اس مزعومہ سمیٹی کے ایک اہم رکن خیال کئے جاتے ہیں اور امام صاحب کے تلامذہ میں سے ہیں وہ بیان کرتے ہیں کہ۔

میں نے ایک دن کوفہ کی معجد میں نماز پڑھی۔ تو وہاں ابو حنیفہ کے ایک پہلو میں ابن مبارک بھی نماز پڑھ رہے تھے امام ابو حنیفہ نماز میں رفع یدین نہیں کرتے تھے جب کہ ابن مبارک رفع یدین کرتے تھے۔ جب نماز سے فارغ ہوئے تو۔

امام ابو حنیفہ (ابن مبارک سے) میں نے آپ کو نماز میں بوی دفعہ رفع یدین کرتے دیکھا ہے کیا اڑنے کا ارادہ ہے۔ (طنزا")

ام ابن مبارک (امام صاحب سے) جب آپ نے نماز شروع کی تھی تو رفع یدین کی تھی اس وقت کیا اڑنے کا ارادہ تھا۔

امام ابو حنیفه (خاموشی)

امام و کمیع (راوی واقعہ) جو ابن مبارک نے جواب دیا میں نے اس سے بهتر اور برموقع جواب اور کوئی نہیں دیکھا۔

الم بخاري نے بھي اس واقعہ كو ان الفاظ سے بيان كيا ہے۔

الم ابو حنیفہ مجھے ڈر ہے کہ تو اڑنہ جائے۔

امام ابن مبارک اگر آپ پہلی مرتبہ نہیں اڑے تو دو سری اور تیسری مرتبہ مجھے بھی اڑنے کا کوئی خطرہ نہیں۔

امام و کمع۔ امام ابن مبارک حاضر جواب تھے۔ ان کا جواب سن کر دو سرا فریق (امام صاحب) لاجواب ہو گئے۔

امام بخاری۔ اس طرز سے سوال وہی کرتے ہیں جو ان لوگوں سے مشابہت رکھتے ہیں جو ناکامی کے وقت سرکشی میں حد سے تجاوز کر جاتے ہیں۔

(بيهني ص ۸۲ ج ۲ و جزء رفع يدين ص ۱۳۴)

الغرض امام ابن مبارک نے احناف کے معروف فقہی مسائل میں بھی ان سے اتفاق نہیں کیا۔ جس سے ان کی طرف کسی طحد کا منسوب کردہ شعر کی از خود

نفی ہو جاتی ہے کہ۔

فلعنة ربنا اعداد رمل على من ردقول ابى حنيفه

اگر بیہ شعر امام عبداللہ بن مبارک کا ہو تا تو وہ مجھی امام صاحب کی عقائد و احکام میں مخالفت نہ کرتے۔

#### المم صاحب پر جرح

امام موصوف نے امام صاحب کو چھوڑ دیا تھا اور ان کا چھوڑنا بہت سی صیح اسلو سے خابت ہے جس کی تفصیل کتاب السنر ج ا' تاریخ بغداد ج ۱۱ اور دیگر رجال کی اہم کتابوں میں موجود ہے بلکہ وہ امام صاحب کے بارہ میں برطا فرمایا کرتے سے کہ وہ حدیث کے اہل نہیں تھے۔ (کتاب السنر ص ۲۷۱)

اور فرمايا ابو حنيفه حديث ميس يتيم تصر (قيام الليل)

اور فرمایا۔ اضربوا علی حدیث ابی حنیفه ابو حنیفه کی صریت کو مارو لیعنی چھوڑ دو۔

#### ركنيت

یہ متحقق امرے کہ امام ابن مبارک 19ھ کو پیدا ہوئے ان کی ولادت کے ایک سال بعد سمیٹی کی رکنیت کا اہل ہو ایک سال بعد سمیٹی کی رکنیت کا اہل ہو سکتا ہے اور پھر جو عالم بن کر اس فقہ کو ڈاکہ سے بھی برا جانے کیا وہ اس کا رکن بن سکتا ہے؟ اور خصوصا جبکہ ان کی امام صاحب سے ملاقات بھی امام صاحب کے آخری چار سالوں میں سے ہو۔

# (١٩) امام عبدالحميد بن عبدالرحمٰن الكوفي المماني ً

ولارت ۱۲۰ه وفات ۲۰۲ه

صاحب انوار نے امام عبدالحمید حمانی کو بھی تدوین سمیٹی کا ممبر ہتلایا ہے اور جلیل القدر محدث ہونا بھی بیان کیا ہے۔

علمی مقام

موصوف المام ابن عینیہ، ثوری' اعمش کے شاگرہ اور بہت سے محد ثین کے استاد ہیں۔ الم ابوحنیفہ سے بھی ان کو تلمذ حاصل ہے۔ بحیثیت راوی حدیث مختلف فیہ ہیں۔ بعض کے نزدیک ضعیف ہیں گر اکثر کے نزدیک ثقہ اور صدوق ہیں۔ تاہم اتنے ضعیف نہیں ہیں کہ وہ ناقابل اعتاد ہوں روایت میں قابل قبول ہیں۔ نائی شریف کے علاوہ باتی صحاح کی پانچوں کتابول میں ان سے صرف ایک ہی روایت ہے اور اس کی متابعت بھی دو سری اساد سے ہوتی ہے حافظ ابن حجر ان کے بارے میں فرماتے ہیں

بخاری میں ان سے صرف ایک روایت ہے جو فضائل قرآن میں ہے کہ

لقداوتيت مزمارا من مزامير آل ماؤد

اس حدیث کو امام مسلم نے ایک دوسری سند سے روایت کیا ہے تو امام بخاری نے ان سے وہی روایت لی ہے جس کا اصل (دوسری صحیح سند کے ساتھ) موجود ہے۔ (حدی الساری ص ۲۱۲)

نزبهب

مرجی تھے۔

ركنيت

امام ذمنی کی تحقیق کے مطابق حمانی صاحب ۱۲۰ کو پیدا ہوئے۔

(سراعلام النبلاءص ٥٨٠ ج ١٠)

کوفہ سے بہت دور خوارزم میں ۱۲۰ھ کو پیدا ہونے والا بھلا اس علمی سمیٹی کا کیسے رکن بن سکتا ہے۔ جس سمیٹی کی ولادت اور اس کی ولادت کا ایک ہی سال ہو بھلا وہ جوان کب ہوا۔ علم کب سکھا اور سمیٹی کے قواغد و ضوابط کے مطابق محدث اور فقیہ بن کر کب وہ رکن بے جبکہ سمیٹی کی عمر بقول احتاف میجیس سال سے زائد نہیں۔ نقلا" تو ممبر بنتا ثابت نہیں کیا عقلا" ممکن ہے؟

### (۲۰) علی بن عبیان

وفات ١٩٢ه

صاحب انوار فرماتے ہیں۔

علی بن تعیان محدث نقیه عالم عارف صاحب ورع اور تقوی امام اعظم کے تلمیذ و شریک تدوین نقه تھے۔ (مقدمہ انوار ص ۲۰۹ج۱)

علمی مقام

یہ الم صاحب کے معروف تلافہ میں سے تھے۔ موصوف نے الم صاحب سے فقہ عاصل کی ہے۔

77.

ان میں ہو سکتا ہے مولف انوار کے بتائے ہوئے اوصاف موجود ہول گران کا محدث ہونا ثابت نہیں اس کے لئے صاحب انوار نے دھکا شاہی اور سینہ ذوری سے کام لیا ہے۔ راقم کتا ہے کہ ان کا محدث ہونا تو دور کی بات ہے یہ تو محدثین کے نزدیک متروک کذاب اور ناقابل احتجاج تھے۔ سنیٹے اتمہ عظام ان کے بارہ میں کیا رائے رکھتے ہیں اور کیا کیا فیصلے دیتے ہیں۔

امام ابن معین فرماتے ہیں کذاب خبیث ہے اس کی حدیث میں کوئی بصیرت نہیں۔

> امام ابوداؤد فرماتے ہیں کوئی چیز نہیں۔ ابن نمیر فرماتے ہیں حدیث میں غلطی کر تا تھا۔ امام بخاری فرماتے ہیں منکر الحدیث ہے۔ امام نسائی فرماتے ہیں متروک ہے۔ امام ابو زرعہ فرماتے ہیں بہت زیادہ واھی الحدیث ہے۔

امام ابو حاتم فرماے ہیں متروک الحدیث ہے۔ امام ساتی فرماتے ہیں محکر روایات بیان کرتا ہے۔ (تہذیب ص ۳۳۲ ج ۷) امام ابو الفتح فرماتے ہیں متروک الحدیث ہے۔ امام عدی فرماتے ہیں اس کی حدیث میں ضعف واضح ہے۔ (الکامل ص ۱۸۳۴ ج ۵)

(انکال عن ۱۸۳۴ ج ۵) امام این حبان نے فیصلہ کن بیان جاری فرملیا ہے کہ۔

كان ممن يقلب الاسناد ولا يعلم ويخطى فى الاثار رولا يفهم فلما كثر نلك فى روايته سقط الاحتجاج باخباره

یہ احادیث کو بدل رہتا تھا گر اسے علم نہیں ہو یا تھا اور آثار (حدیث) میں غلطی کریا تھا گر اسے سمجھتا نہیں تھا جب یہ حالت اس کی زیادہ ہو گئی تو اس کی روایت سے دلیل پکڑنا باطل ہو گئی۔ (کتاب المحروحین من ۱۰۵ج۲) امام ابن حبان نے جو فرمایا وہ بالکل صحیح فرمایا ہے اس نے تیم میں ایک ضرب والی متفق علیہ حدیث کے معارض تیم میں دو ضربیں والی حدیث نکال لی۔

#### ركنيت

ایبا راوی جو متروک بھی ہو اور کذاب بھی۔ علم حدیث میں بصیرت سے کورا بھی ہو اور ناقابل اعتاد بھی، جس کمیٹی کا ایک اہم رکن ہو گا در آنحا لیکہ وہ اپنے حلقہ میں عارف ورع اور متقی کے اوصاف سے متصف بھی گردانا جائے گر رسول اللہ پر جھوٹ بولنے سے چوکتا نہ ہو تو الی کمیٹی کی اخلاقی علمی 'اعتادی اور احتجاجی حالت قابل قبول ہو گی کیا ایسی کمیٹی کو اصولا " اس لائق سمجھا جائے گا کہ اس کو علمی اور اخلاقی حلقوں میں کوئی پذیرائی حاصل ہو۔

## (۲۱) امام علی بن مسحر

ولارت ۱۲۰/۱۳۹

علامہ شبلی اور صاحب انوار کے بقول یہ بھی تدوین فقہ مجلس کے رکن تھے۔ شبلی فرماتے ہیں۔

فن حدیث امام اعمش و ہشام بن عودہ سے حاصل کیا تھا۔ امام بخاری و مسلم نے ان کی روایت سے حدیثیں نقل کی ہیں۔ امام احمد ان کے فضل و کمال کا اعتراف کرتے ہیں۔ امام سفیان توری نے امام ابو حنیفہ پر اطلاع حاصل کی ان ہی کے ذریعہ سے حاصل کی۔ موصل کے قاضی سے ۱۸۹ میں انتقال کیا۔

(سیرت نعمان ص ۱۳۹۷)

صاحب انوار کتے ہیں۔

امام علی بن مسرمشہور صاحب درایت اور روایت جلیل القدر محدث و نقیہ اور امام صاحب کے ان اصحاب و تلافرہ میں ہیں جو حدیث و نقد کے جامع اور شریک تدوین نقد تھے۔ سفیان ثوری نے امام صاحب کا علم آپ سے ہی حاصل کیا تھا اور کتابیں نقل کروائی تھیں۔ (مقدمہ انوار ص ۲۰۵ج)

### علمی مقام

الم علی کے تعارف میں ان دونوں حضرات نے ان کا فقیہ اور محدث ہونا ذکر کیا ہے وہ بالکل واقعہ کے موافق ہے وا تعتد "المام علی بن مسہر بلند مقام کے حامل عظے۔ اکابر محدثین سے ان کو تلمذ حاصل ہے۔ جن میں المام یکی بن سعید انساری۔ ہشام بن عروه۔ عبیداللہ بن عمرو۔ موکی جنی۔ اساعیل بن ابی خالد۔ اعمد عاصم الاحول اور سعید بن ابی عرویہ قابل ذکر ہیں۔

اور ان کے تلافہ میں ابو بکر و عثان 'خالد بن مخلد' اساعیل بن خلیل' بشر بن آدم' موید بن سعید اور سل بن عثان وغیرہ ہیں۔ رحمهم الله اجمعین۔

کتب صحاح سنہ کے مرکزی راوی ہیں اور کچھ عرصہ قاضی بھی رہے حافظہ اتنا قوی تھا کہ آخری عمر میں نابینا ہونے کے باوجود قوت حافظہ سے احادیث بیان کرتے رہے۔

ركنيت

گر ان کے ذریعے امام صاحب کا علم اور ان کی تصانیف امام توری تک پینی محل نظر ہے اسی طرح ان کا اس سمیٹی کا رکن ہونا بھی ناقابل فیم ہے۔ جس کی قدرے تفصیل یہ ہے کہ۔

حافظ و صی فرماے ہیں۔

ولد فی حدود العشرین ومائته (سراعلام البلاء ۴۸۵ج ۸) موصوف علی بن مسر ایک سو بیس کی حدود میں پیدا ہوئے۔

جس کا صاف مطلب ہے کہ سمیٹی کی تشکیل اور موصوف کی وادت کا زمانہ تقریبا ایک ہی ہے۔ وہ جوان کب ہوئے اور سمیٹی کی رکنیت کی شرائط کے اہل کتی عمر میں ہوئے ہوں گے آخر ہیں مچیس سال تو چاہئے تب تو وہ محدث فقیہ اور اجتماد کے درجہ کو پنچ ہوں گے تو کیا اس وقت سمیٹی کی طبعی عمر جو پیس سال ہے اجتماد کے درجہ کو پنچ ہوں گے تو کیا اس وقت سمیٹی کی طبعی عمر جو پیس سال ہے ہوری نہ ہوئی ہوگی۔

الم ثوری کا موصوف کے ذریعے الم صاحب کا علم حاصل کرنا اور الم صاحب کی کتابیں لکھوانا یہ بھی ایک افسانہ معلوم ہو تا ہے۔ الم صاحب نے کون سی کتابیں لکھی تھیں پھر المم ثوری کو الم صاحب کی کتابوں کی ضرورت کیا تھی؟ الم ثوری الم صاحب کے بارہ میں جو عندیہ رکھتے تھے وہ سب اہل علم پر عیاں ہے۔ پھر المم علی بن مسر کا حنی ہونا کسی صحح دلیل سے ثابت نہیں چہ جائیکہ وہ ان کی قائم کردہ کمیٹی کے رکن ہوتے۔ وہ تو ایک محدث تھے اور محدثین کے ان کی قائل تھے۔

## 

وفات الحاھ

عمر بن میمون کے بارہ میں صاحب انوار فرماہ ہیں۔ امام عمر بن میمون بلخی ' حفی ' محدث ' صاحب علم ورع سے بغداد آکر امام اعظم کی خدمت میں رہے فقہ و حدیث ان سے حاصل کی۔ ابن معین نے ان کی توثیق کی ہے ترذی کے شیوخ میں سے ہیں شریک مجلس تدوین ہے۔

(مقدمه انوار ص ۱۲۹ ج ۱)

علمی مقام

عمر نے حدیث کا درس ابو سل کیربن زیاہ عنکی۔ سہیل بن ابی صالح۔ خالد بن میمون۔ ضحاک بن مزاحم اور مقاتل بن حیان سے لیا۔ ان سے روایت کرنے والے ان کے بیٹے عبداللہ۔ یونس المئودب یجیٰ بن آدم اور یجیٰ بن کمیر وغیرہ ہیں۔ صاحب علم، فنم اور صلاح والے تھے حدیث میں امام ابن معین اور ابوداؤد نے ان کی توثیق کی ہے ترذی میں ان کی روایت موجود ہے۔

ركنيت

صاحب انوار کے بقول امام عمر بغداد آکر امام صاحب کی خدمت میں رہے اس پر علامہ رئیس ندوی تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

یہ تو معلوم ہے کہ تعمیر بغداد ۱۳۵ھ سے شروع ہو کر ۱۳۹ھ کے لگ بھگ کھل ہوئی۔ امام صاحب اپنی عمر کے آخری بندرہ دن بغداد رہے اگر اس سے پہلے کسی دن عمر اور امام صاحب کے مابین بغداد میں چند لمحلت کے لئے ملاقات ہوئی بھی ہو تو ۱۳۵ کے بعد ہی ہوئی ہوگی۔ جبکہ عمروہاں شیخ الحدیث کی حیثیت سے وارد ہوئے تھے اور اس سے پہلے کوفہ میں یا کہیں اور امام صاحب سے موصوف کی

ملاقات كاكوكى ثبوت نهين - (لمحات ص اس ج س)

اہم صاحب کو علویوں کی حمایت کے الزام میں ۱۳۵ یا ۱۳۸ کو گرفتار کر کے جیل بھیج دیا گیا تھا اور آپ کی وفات بھی جیل خانہ میں ہوئی تو اب ہتاہیۓ جناب عمر موصوف نے اہم صاحب سے کب اور کمال حدیث و فقہ کی تخصیل کی اور وہ کس دور میں اس فرضی کمیٹی کے رکن بنے۔ صاحب انوار کی اپنی تحریر نے بھی اس افسانوی کمانی کا بھانڈا چوراہے میں پھوڑ دیا ہے۔

# 

وفات ۱۹۲ھ ولأدت ١٥١ه

مصنف انوار نے امام فضل کو بھی حنی فقہ ساز پارلیمینٹ کا ممبر ٹھسرایا ہے اور ان کے بہت سے اوصاف اور ایک کرامت بھی بیان کی ہے۔ فرماتے ہیں۔ الم اعظم کے تلیذ خاص و شریک تدوین فقہ ہیں۔ الم اعظم کے مسانید میں امام اعظم سے بہ کثرت روایت کی ہے۔ (مقدمہ انوار ص ۲۰۱ج ۱)

علمى مقام

امام فضل برے محدث تھے ائمہ کرام نے ان کی توثیق کی ہے برے عقل مند تھے اور اپنے دور میں امام حدیث کے مقام پر فائز تھے۔ ائمہ کبار محدثین کرام کے شاگرد ہیں اور اس طرح ان سے بوے بوے ائمہ حدیث نے روایت کی ہے جن نیس امام اسحاق بن راهویه ' ابراهیم بن موسیٰ الرازی ' معلذ بن اسد ' جارود بن معاذ ' ۔ صحاح ستہ میں ان کی يجيٰ بن اكثم اور محمود بن غيلان وغيره بين روایت سے احادیث موجود ہیں۔

مٰ مبا" اہل سنت سے تعلق رکھتے تھے جس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ جمی معتزلی یا مرجی نہ تھے۔ امام و کمع نے ان کے بارہ میں فرمایا ہے کہ أعرفه ثقة صاحب سنة (تنيب ص ٢٨١ ج ٨) ثقه اور صاحب سنت ہیں۔

امام صاحب کے بارہ میں عندیہ

امام فضل سنت کے شیدائی تھے ان کی مجلس امام صاحب سے بھی تھی گروہ

ان کے بارے میں حسن ظن نہیں رکھتے تھے بلکہ ان کی نظر میں امام صاحب مدیث نبوی کو استزاء اور تسخرے محکرا دیتے تھے جیسا کہ ان سے ،سند حسن یا صحیح منقول ہے کہ وہ فرماتے تھے۔

سمعت ابا حنیفة یقول من اصحابی من یبول قلتین یرد علی النبی اذ اکان الماء قلتین لم ینجس میں نے ابو حنیفہ سے ساوہ کتے تھے کہ میرے بعض شاگرد ایسے ہیں جو پیثاب کریں تو دو منکے پانی ہو جاتا ہے مطلب یہ تھا کہ رسول اللہ مالیم کی اس حدیث کو شمکرایا جائے جس میں آپ نے فرایا۔

جب پانی دو مطلے مو تو وہ پلید نہیں موتا۔ (آماریخ بغداد ص ۵۰۸ج ۱۱۳)

راقم كمتا ہے كه يه حديث صحيح ہے جس كى توثيق بهت سے ائمه سے منقول ہے۔ حضرت شيخ الكل مياں سيد نذر حسين والويؓ نے تيرہ ائمه سے اس كى صحت بيان فرمائى ہے۔ (الحياة بعد المماة)

ركنيت

امام ابن حبان فرماتے ہیں۔

يه ١١٥ كو بدا موئ - (تمذيب ص ٢٨٧ ج ٨)

مصنف انوار نے بھی امام فضل کا من ولادت ۱۱۵ھ کو قرار دیا ہے۔

(مقدمه انوارص ۲۰۶ج۱)

کیا کوفہ سے بہت دور خراسان کے ایک دیہات میں پیدا ہونے والا ۱۲۰ھ کو کو فہ میں قائم ہونے والا ۱۲۰ھ کو کوفہ میں قائم ہونے والی سمیٹی کا خاص رکن بن سکتا ہے۔ پانچ سال کی عمر میں کسی بھی قابل ذکر سمیٹی میں رکنیت مل سکتی ہے؟

## (۲۴) امام فضيل بن عياض

ولادت ۱+۱ وفات ١٨٥ه

علمی مقام

الم فضل بن عیاض کو بھی مصنف انوار نے تدوین فقہ مجلس میں شال بتایا ہو اور ان کے بہت سے مناقب بیان کے بیں اس میں تو شک نہیں کہ الم فضیل کا شار امت کے ان چند مخصوص افراد میں سے ہے جو زہد ورع میں اپنا ایک مقام رکھتے ہیں۔ صخاح سنہ کی صحیحین سمیت پانچ کتابوں میں ان سے احادیث مروی ہیں۔ ائمہ محدثین کرام میں ان کی توثیق بیان کی ہے اور ائمہ محدثین کرام میں ان کا بلند مقام ہے امام ابن مبارک جیسے محدث فقیہ اور زاہد کو ان پر کھمل اعتاد تھا۔

نزبب

امام نفیل مسلک محدثین لعنی الل سنت کے حامل تھے مرجیہ کے سخت مخالف تھے اور ان کے بارہ میں ظن سوء رکھتے تھے جس کی قدرے تفصیل امام صاحب کے ترجمہ میں گزر چکی ہے۔ نیز فرماتے ہیں۔

الايمان عند ناداخله و خارجه الا قرار باللسان والقبول بالقلب والعمل به (تاب النرص ۳۱۵)

ہمارے نزدیک ایمان کا داخل اور خارج (سے تعلق ہے) زبان سے اقرار' دل سے قبول اور عمل کا نام ایمان ہے۔

اور فرايا لا يصلح قول الا بعمل (كتاب النه ص ١٣٣٢)

قول بغیر عمل کے درست نہیں ہے۔

اس سے واضح ہے کہ وہ عقائد میں حفیہ کے مخالف تھے۔

ركنيت

الم فنیل کا حنق ہونا یا ان کی فرضی مجلس کا رکن ہونا کسی بھی معتبر دلیل سے ثابت نہیں ہے اور پھر ان کے بچپن کے طلات کچھ ایسے تھے کہ جو اس رکثیت کی سخت نفی کرتے ہیں۔ امام ذھمی کی شختیت کے مطابق ان کی پیدائش ۵۰اھ یا ۲۰اھ کی ہے کیونکہ وہ فرماتے ہیں۔

نفیل محرم بوم عاشورہ کہ اھ کو فوت ہوئے اس وقت ان کی عمر اسی سال سے کچھ اوپر تھی۔ (تذکرۃ الحفاظ ص ۲۳۲ج ۱)

گویا کہ مجلس کی تفکیل کے وقت ان کی عمر پندرہ سولہ سال کے قریب تھی۔ جبکہ بچپن میں ان کا پڑھائی کی طرف بالکل رحجان نہیں تھا اور جب جوان ہوئے تو غلط مشاغل میں جتلا ہو گئے' ایک تو کسی لڑکی کے عشق میں گرفتار ہوئے جس کی تفصیل حافظ ابن حجرنے امام فضل بن مویٰ کی زبانی ایسے بیان کی ہے کہ وہ فرماتے ہیں۔

فضل چلاک آدی تھا ایورد اور سرض کے درمیان ڈاکہ زنی کرتا تھا۔ اس کی قبہ کا سبب یہ ہوا کہ اس کا ایک لڑکی سے عشق تھا ایک دن معثوقہ سے وصال کے لئے اس کے گھر کی دیوار پر چڑھا تو دیکھا کہ ایک محض تلاوت قرآن میں مشغول ہے اور اس وقت اس کی زبان پر یہ الفاظ الم یان للذ ین امنوا ان تخشع قلوبھم لذ کر اللہ سے فنیل نے جب آیت کے یہ الفاظ سے تو کہنے لگا اے اللہ! بال وقت آگیا ہے کہ دل تیرے خوف سے جسی جائے تو وہیں سے والی آگیا۔ اور جنگل کے ویرانے میں رات گزارنے کے لئے ٹھرائے تو وہی چند مسافروں کا قافلہ رکا ہوا تھا۔ ان میں بعض کہ رہے سے کہ ہمیں وقت ضائع نہیں کرنا چاہئے اور سفر کو جاری رکھنا چاہئے گر دو سروں نے انکار کیا اور کہنے گئے صبح کو گیلی گے راستہ میں فضیل ہوگا جو ڈاکے ڈالنا ہے۔ فضیل کہتے ہیں ہی ہیں ہیں سے میری سوچ نے کروٹ بدل اور میں کئے لگا میں قوگنا کی کوشش کرنا ہوں اور لوگ میری سوچ نے کروٹ بدل اور میں کئے لگا میں قوگنا کی کوشش کرنا ہوں اور لوگ میری سوچ نے کروٹ کھاتے ہیں بس میں آئندہ ایسا کام شمیل کروں گا۔ آئ اللہ تحال اللہ میں گوف کھاتے ہیں بس میں آئندہ ایسا کام شمیل کروں گا۔ آئ اللہ تحال اور میں آئندہ ایسا کام شمیل کروں گا۔ آئ اللہ تحال اور میں آئندہ ایسا کام شمیل کروں گا۔ آئ اللہ تحال اور میں آئندہ ایسا کام شمیل کروں گا۔ آئ اللہ تحال اور میں آئندہ ایسا کام شمیل کروں گا۔ آئ اللہ تحال اور میں آئندہ ایسا کام شمیل کروں گا۔ آئ اللہ تحال ہو

یماں اس کئے لایا ہے کہ میں اس غلط کام سے باز آجاؤں۔ اے مولیٰ کریم میں تیری بارگاہ میں اپنی توبہ اس میں سمجھتا تیری بارگاہ میں اپنے گناہوں کی معانی مانگتا ہوں اور میں اپنی توبہ اس میں سمجھتا ہوں کہ میں تیرے گھر کعتہ اللہ کا مجاور بن جاؤں۔ (تہذیب ص ۲۹۵ج ۸) مولانا کرم الدین سلفی فرماتے ہیں۔

اس قصه کو علامه شامی نے مختصرہ بلارد وقدح شامی ص ۱۳۳۸ج ا میں بایں الفاظ بیان کیا ہے کہ-

فضیل ؓ بن عیاض ڈاکو تھا اسے ایک لڑی سے عشق ہوا اور دیوار پھاند رہا تھا کہ کسی پڑھنے والے کو المم یان پڑھتے ہوئے سنا اور توبہ کر کے واپس ہوا اور مکہ مرمہ پہنچا اور وہاں مجاور رہا یمال تک کہ عمامہ میں فوت ہوا۔

(ابو حنیفه کی قانون ساز سمیٹی ص ۳۵)

اس واقعہ سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اہام فضیل جوانی کے عالم میں پچھ اس فتم کے دھندوں میں گرفتار سے کہ دینی علوم سکھنے کا یمال نصور بھی نہیں ہو سکتا تھا۔ کی لڑی سے عشق اور پھر اس کے وصال کے لئے بوری طرح کوشش کرنا اور پھر ایک معروف ڈاکو کی حثیت سے نام پیدا کرنا کہ رات کو قافلے بھی ان کے نام سے لرزاں ہوں اور ان کے خوف کی وجہ سے رات کا سفر جاری نہ رکھ سکیں واضح کرتا ہے کہ اس وقت جناب فضیل پچیس تمیں سال کی عمرسے کسی طرح بھی کم نہ ہوں گے اور جب توبہ کا زمانہ آیا تو پھر اپنے علاقہ کو چھوڑ کر مکم عمرمہ کو مسکن بنایا اور بیت اللہ شریف کے مجاور بن کر رہ گئے۔ اور پھر ان پر جو عقائد کا اثر ہوا وہ کوئی اور اہل الرائی کا نہیں تھا بلکہ محدثین اہل سنت و جماعت کا عقائد کو اور جو فقہاء سے وہ بھی محدث سے ان پر رائے اور قیاس کا غلبہ کیا شائبہ تک بھی نہیں تھا اور وہی اثر اہام فضیل پر تھا کہ پر رائے اور قیاس کا غلبہ کیا شائبہ تک بھی نہیں تھا اور وہی اثر اہام فضیل پر تھا کہ سے مزجیہ کے سخت مخالف سے کہا و سنت پر عمل کرنے والے اور بدعات سے بیر مرجیہ کے سخت مخالف سے کتاب و سنت پر عمل کرنے والے اور بدعات سے سخت مختفر سے۔

حسن بن عثان سے مردی ہے کہ۔
فضیل من عیاض امام ابو حقیفہ اور ان کے اصحاب پر تجری اور تقید کرتے سے۔ (اللمحات ص ۲۲۸ ج م)
کیا تب بھی امام فضیل اس کمیٹی کے رکن تھے؟

### (۲۵) امام قاسم بن معنّ

وفات ۵۷اھ

علامہ شیلی نے سیرت نعمان ص ۳۹۵ صارم صاحب نے تاریخ الفقہ ص ۴۹ اور صاحب انوار نے مقدمہ انوار ص ۱۷۰ میں امام قاسم بن معن کو بھی اس نقہ سازی کی مجلس میں شریک ہلایا ہے۔

علمی مقام

موصوف حفرت عبداللہ بن مسعود کے پر پوتے تھے۔ فقیہ ' ثقہ اور محدث ہونے کے علاوہ بہت سے خصائل اور اوصاف حسنہ سے متصف تھے علم و فضل کی وجہ سے لوگ انہیں شعبی زمان کہتے تھے۔

نزبب

اتے اوصاف کے باوجود مرجیئت کی طرف بلکا سا رجمان رکھتے تھے امام تیبہ فرماتے ہیں۔

یذ هب الی شئی من الارجاء (تهذیب ص ۳۳۹ ج ۸) کا مرچیه کی طرف کچه جھکاؤ تھا۔

ركنيت

موصوف کی امام صاحب سے مصاحبت ضرور تھی مگر کسی معتبر خبر سے معلوم نہیں کہ وہ امام صاحب سے فقہ و عقائد میں کال متفق تھے زیادہ سے زیادہ یمی ہے کہ ارجاء کے معالمہ میں ان کا رجمان مرجیہ کی طرف تھا۔

پھر فقہ حنفیہ کی کتب میں ان کے فتاوے موجود نہیں ہیں کہ جس سے معلوم ہو سکے کہ وہ بھی فقہ حنفی کے پاسبانوں میں سے تھے۔ اور پھریہ بھی معلوم نہیں کہ جب یہ کمیٹی وجود میں آئی تھی تو اس وقت امام قاسم کتنی عمرے تھے آیا وہ اس وقت تک پیدا بھی ہوئے تھے یا کہ نہیں۔ قاسم کتنی عمرے تھے آیا وہ اس وقت تک پیدا بھی ہوئے تھے یا کہ نہیں۔ المذا صرف تخیینا ان کو اس مجلس کا رکن قرار دینا دلائل کی روشنی میں پچھ وزن نہیں رکھتا۔

### (۲۷) امام مالك بن مغول ً

وفات ۱۵۹ھ

امام مالک بن مغول کے بارہ میں انوار الباری کے مولف فرماتے ہیں۔
امام اعظم کے اصحاب و شرکاء تدوین فقہ حفی میں سے اور ان حضرات اکابر
میں سے تھے جن کو امام صاحب نے خطاب فرما کر کما تھا کہ تم لوگ میرے قلب کا
سرور اور میرے غم کو مٹانے والے ہو۔ (مقدمہ انوار ص ۱۲۹ ج ۱)
علمی مقام

موصوف ابواسحاق' سعی' عون' ساک بن حرب' نافع مولی ابن عمر' زبیر بن عدی' محمد بن سوقه اور عبدالرحلٰ بن اسود تخعی سے روایت کرتے ہیں اور ان سے روایت کرنے والے امام ثوری' شعبہ' مسع' ابن عینیه' اساعیل' یکی بن سعید القطان' و کم اور امام ابن مبارک وغیرہ ہیں۔ رحمم اللہ اجمعین۔ زاہد اور عبادت گزار تھے کوفہ کے بہترین افراد میں سے تھے حدیث میں ثقہ اور قابل اعتاد ہیں۔ صحاح ستہ کے راوی ہیں اور ان کی توثیق میں کسی ایک کو اختلاف نہیں ہے۔

#### مذبهب

امام موصوف کا طریق اہل الرائی کا نہیں تھا بلکہ اہل سنت لیعنی محدثین کرام کا تھا۔ جیسا کہ علامہ رکیس ندوی فرماتے ہیں امام صاحب کو ان کے عام معاصر اور غیر معاصر الرائی والارجاء لیعنی مرجی المذہب اور فدہب رائے اور قیاس کا پیرو کار کما کرتے تھے اس کے برعکس اہل علم امام مالک بن مغول کو صاحب سنت و جماعت کمتے تھے۔ (تاریخ ومثق ابی ذرعہ ص ۵۷۸ ج ۱) و لمحات ص ۱۰ ج ۲۲) نیز امام عبدالرحمٰن بن مهدی 'سفیان ثوری اور ابن عیبنہ امام مالک بن مغول نیز امام عبدالرحمٰن بن مهدی 'سفیان ثوری اور ابن عیبنہ امام مالک بن مغول

ی مرح کیا کرتے تھے جس سے معتفاد ہو آ ہے کہ موصوصف حفی مذہب کے بیرو

نمیں تھے کیونکہ یہ حضرات امام ابو حنیفہ اور مذہب ابی حنیفہ سے ناراض تھے۔ (کھات ص ۱۰ج م)

#### ركنيت

علامہ شبلی اور صارم صاحبان نے موصوف کا اس کمیٹی کے ارکان میں ذکر نہیں کیا۔ اور نہ ہی ،سند صحیح معلوم ہے کہ موصوف امام صاحب کے حلقہ اور اصحاب سے تعلق رکھتے تھے تمذیب ص ۲۲ ج ۱۰ میں ان کے اساتذہ کے اساء بتفصیل موجود ہیں مگر ان میں امام صاحب کا کمیں نام گرای نہیں ہے، ہاں بلکہ یہ ضرور ہے کہ امام مالک بن مغول کے تلاخہ اور اصحاب میں بعض ایسے نام بھی ہیں جو امام صاحب کے استاذ بھی جو امام صاحب کے استاذ بھی امام ابو اسحاق سعی جو موصوف کے استاذ بھی ہیں اور سعی امام صاحب کے حدیث میں استاذ ہیں۔

نیز ابو العباس احمد بن علی بن مسلم الابار نے امام مالک بن معول کا تذکرہ ان اصحاب علم میں کیا ہے جو امام صاحب کے مخالف اور انکا رد کیا کرتے تھے۔

(تاریخ بغداد ص ۱۷۳ ج ۱۳)

جس سے واضح ہو تا ہے کہ امام موصوف امام صاحب کے ہم خیال نہ سے

بلکہ مخالف سے للذا ان کو کمیٹی کا رکن قرار دینا حقائق سے مطابقت نہیں کھا تا۔
صاحب انوار کا یہ فرمانا کہ امام صاحب انہیں اپنا دل کا سرور اور غم مثانے
والے کما کرتے سے ذکورہ تصریح کی روشنی میں محض ایک افسانہ ہے وہ تو امام
صاحب کے مخالف اور جماعت محدثین سے مسلک سے بھلا وہ کیے ان کے دل کا
سرور اور غم کو مثانے والے ہو کتے ہے۔

# (۲۷) امام محمد بن حسن شیبانی

ولارت ۱۳۵۵ وفات ۱۸۹ه

علامہ شبلی' صارم اور صاحب انوار نے امام مجمد کو بھی اس سمیعٹی کا ایک اہم رکن قرار دیا ہے اور نینوں حضرات نے ان کے بہت سے فضائل بیان کئے ہیں۔ علمی مقام

علامہ شیلی فرماتے ہیں۔ یہ فقہ حفی کے دوسرے بازو ہیں ان کا اصلی وطن دمشق کے متصل ایک گاؤں تھا ان کے والد وطن چھوڑ کو واسط چلے آئے اور امام محمد ۱۳۵ میں بیس پیدا ہوئے۔ سن رشد کا آغاز تھا کہ کوفہ جانا ہوا بہاں علوم کی تخصیل کی اور برے بردے محد ثین و فقہاء کی صحبت اٹھائی۔ مسعر بن کدام' امام سفیان توری' مالک بن دینار' امام اوزاعی وغیرہ سے حدیثیں روایت کیس ہیں کم و بیش دو برس تک امام ابو حنیفہ کی خدمت میں رہے۔ (سیرت نعمان ص ۱۳۸۲) صارم صاحب فرماتے ہیں۔ تین برس امام مالک سے حدیث حاصل کی۔ خلیفہ مارون نے ان کو قاضی مقرر کیا۔ (آریخ الفقہ ص ۱۹۹)

راقم کہتا ہے کہ فقہ حنی کی ترویج و تشہیر میں موصوف نے بریرہ چڑھ کر حصہ لیا۔ حتیٰ کہ یہ فقہ حنفیہ کے اساطین ٹلاشہ میں ایک ستون شار کئے گئے اور مذہب میں ان کے بہت سے فتوے معمول بہا قرار پائے۔

#### طبعی رجحان

چونکہ موصوف کمتب ابو حنیفہ کے تعلیم یافتہ سے گر انہوں نے بعض نامور محد ثین سے بھی اکتباب کیا تھا گر ان پر امام صاحب کے کمتب کا رنگ غالب تھا مدیث کے بجائے قیاس و آراء میں زیادہ انہاک رکھتے تھے۔ امام جرمح و تعدیل ابن سعد فرماتے ہیں۔

جالس ابا حنیفه وسمع منه و نظر می الرای فغلب علیه و عرف به وتقدم فیم (مقدمہ تعلیق المجدص ۲۹)

انہوں نے ابوحنیفہ سے مجلس کی اور ان سے علم کو سنا۔ رائے میں غورو فکر کرتے تھے اور رائے ان پر غالب تھی حتیٰ کہ یمی رائے ان کی شناخت بن گئی۔ امام مزنی جو امام شافعی کے معروف شاگرد تھے انہوں نے امام محمد کے بارہ میں فرمایا۔

یہ فقہی تفریعات میں تمام ائمہ احناف سے برمھ کرتھے۔

(مقدمه تعليق المجد ص ٢٩)

امام جرح و تعدیل عبدالرحمٰن بن مهدی فرماتے ہیں۔

میں ایک دن امام محمد کے پاس گیا تو ان کے پاس ایک کتاب تھی۔ میں نے اس کتاب کھی۔ میں نے اس کتاب کو دیکھا تو اس میں انہوں نے ایک حدیث میں غلطی کی تھی۔ اور اس غلطی پر انہوں نے (مسئلہ کی تفریع) میں قیاس کیا تھا۔ میں نے ان کو یہ غلطی معلوم کرائی تو انہوں نے رجوع کر لیا اور اس ورق کو قینچی سے کاٹ دیا۔

(عقیلی ص ۵۴ جه و لسان ص ۱۲۲ ج ۵)

حدیث کا رد

امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں۔

ابو يوسف مضعفا فى الحديث واما محمد بن الحسن وشيخه فكانا مخالفين للاثر - (الران ص ١٢٢ ج ٥)

ابو بوسف حدیث میں ضعیف تھے محمد اور ان کے پینخ اثر (حدیث) کی مخالفت کرتے تھے۔

امام احمد بن حنبل نے امام محمد کے بارہ میں جو تجزیہ فرمایا وہ حقیقت سے خالی منبس ہے اس کی شلد عدل خود امام محمد کی کتابیں ہیں آپ موطا محمد کو ہی لیجئے انہوں

نے موطا المام مالک کی ان مرویات کے ساتھ فقہ حنفیہ کی تائید میں روایات کو بھی شال کیا ہے میاں انہیں موطا کی احادیث فقہ حنفی کے مخالف نظر آئی ہیں۔ اور پھر با او قلت امام مالک سے سلسلہ الذہب (سونے کی کڑی) سے مروی روایات کو محض قول واقوال یا پھر ناقابل اعتاد اور ناقابل احتجاج روایات سے رد کرنے کی سعی فرمائی ہے۔

#### مذبهب

امام محمر بھی ابنے شیخ اور استاذ کے فرہب پر تھے وہ بھی ایمان میں اعمال کو شام فہر بھی ایمان میں اعمال کو شام فہر بھی تھے۔ اور اس طرح وہ ایمان میں کی و بیشی کے بھی قائل نہ تھے۔ یعنی ان کا فرہب بھی مرجیہ کا سا تھا۔ قاضی شریک جن کا تذکرہ پیٹے اور ان میں گزر چکا ہے وہ مرجیہ کی شمادت کو قبول نہیں کرتے تھے ان کی عدالت میں ایک دن امام محمد بطور گواہ پیش ہوئے۔ تو قاضی صاحب نے ان کی گواہی قبول کرنے سے انکار کر دیا۔ کسی نے قاضی صاحب سے کما یہ تو محمد بین حسن ہیں۔ آپ ان کی شمادت قبول نہیں کر رہے تو قاضی شریک فرمانے گئے۔

انا اجيز شهادة من يقول الصلوة ليست من الايمان-

(الكائل ص ١١٨٣ لسان ص ١٢٢ ج١)

میں اس مخص کی شہادت قبول کر لوں جو یہ کہتا ہے کہ نماز ایمان سے نہیں۔ ان کے مردمی ہونے کی تصریح ائمہ محدثین کرام نے بھی کی ہے۔ امام ابن حبان فرماتے ہیں۔

> کان موجیا و داعیا ﴿ (كتاب المجروحین ص ۲۷۱ج ۲) به مردی تھے اور اس كى طرف دعوت ديتے تھے۔ امام ساجى فرماتے ہیں۔ محمد مرجى تھے۔ (لسان ص ۱۲۲ج ۵)

نظريه تقليد

امام محمد نے قاضی ابو یوسف کی طرح اپنے استاذ سے بہت سے مواقع پر اختلافات کے ہیں۔ ان کے اختلافات کی مقدار امام صاحب سے دو تمائی سے کم نمیں ہے۔ فقہ حفیہ کی تمام معروف کتابیں اس کی شاہد عادل ہیں۔ تقریبا ہر مسئلہ کے فروع میں ان کا اپنے استاذ سے اختلاف موجود ہے۔ بیا او قات امام صاحب کے فتوے کو چھوڑ کر احناف نے ان کے فتووں پر عمل کیا ہے۔ جس کی تفصیل کا یہاں موقعہ نمیں ہے۔

الغرض استاذ اور شاگرد کے مابین اتنا وسیع اختلاف اس بات کی بین شادت کے کہ وہ کہ دہ کہ وہ فرائے ہیں۔ فرمائے ہیں۔ فرمائے ہیں۔

لو جاز التقليد كان من مضى من قبل ابى حنيفة مثل الحسن البصرى و ابراهيم النخعى احرى ان يقلدو- (المبسوط ص ٢٨ ج ١٢)

اگر کسی کی تقلید جائز ہوتی تو جو لوگ ابو حنیفہ سے پہلے گزر بچکے ہیں جیسا کہ امام حسن بھری' ابراہیم مخعی ہیں وہ زیادہ حقدار سے کہ ان کی تقلید کی جاتی۔ معلوم ہوا کہ امام محمد صرف اپنے استاذکی تقلید کا ہی انکار نہیں کرتے سے بلکہ امام صاحب سے پہلے جو اکابر امت گزر بچکے ہیں ان کی تقلید کو بھی جائز نہیں سمجھتے سے

### چند دلچیپ مناظرے

امام محمد فقد اہل لرائی کے پرزور حامی تھے اور ہمہ وقت اس فقد کے وفاع میں کوشاں رہتے تھے اس کے لئے انہوں نے مختلف میدان تار کئے تھے ایک تو ان کا تصنیفی میدان تھا جس میں وہ عراقیوں کا دفاع کرتے اور محدثین کا رد کرتے۔ یمی وہ پہلے مخص ہیں جنہوں نے اپنے استاذ اور ان کی فقہ کے دفاع میں اہل مینہ کا رد کمھا۔ اس طرح موصوف مناظرانہ طبیعت کے بھی حامل تھے اور اس میدان کو

بھی گرمائے رکھتے تھے۔ خصوصا امام شافعی رحمہ اللہ سے تو ان کے مناظرے بہت مشہور ہیں۔ جن میں ہم صرف چند ایک کا ظرافت طبع کے طور پر ذکر کرتے ہیں۔

(۱) كون برا- امام مالكٌ يا امام ابو حنيفهٌ

صحیح اساد سے مروی ہے کہ امام مالک بریے عالم ہیں یا ابو حنیفہ کے موضوع پر امام شافعی سے امام محمد کی گفتگو ہوئی۔

امام شافعی ہے۔ تمہارے صاحب (امام مالک) بوے امام محمد

عالم بیں یا ہارے صاحب (ابو حنیفہ)

امام شافعی بات انصاف سے ہو۔

ہاں بالکل انصاف ہے۔ امام محمد

امام شافعی میں اللہ کا واسطہ دے کر تجھ سے بوچھتا ہوں امام

مالک قرآن کے برے عالم تھے یا امام ابو حنیفہ۔

امام مالک قرآن کے برے عالم تھے۔ امام محمد

امام مالک سنت کے برے عالم تھے یا امام ابو حنیفہ۔ امام شافعی

امام مالک سنت کے برے عالم تھے۔ امام محمد امام شافعی

اقوال صحابہ کے بریے عالم کون تھے۔

امام مالک ہی تھے۔ أمام محمد

اب صرف قیاس باتی ہے صحیح قیاس بھی تو ان امام شافعی

اصولوں پر ہو تا ہے۔

خاموشی۔ امام محمد

(كتاب الجرح والتعديل ص ٢ ج ١) و مناقب الشافعي ص ٢٧٥

(۲) نجس پانی کی طمارت

المام رہیج جو المام شافعی کے معروف شاگرد ہیں بیان کرتے ہیں کہ المام شافعی اور المام محمد کے درمیان پانی کی طمارت کے بارہ میں مناظرہ ہوا۔

امام شافعی- (امام محمد سے) آپ کے خیال میں اگر چوہا کنوئیں میں گر کر مر جائے تو اس کنوئیں میں گر کر مر جائے تو اس کنوئیں سے اگر میں ڈول پانی نکال لیا جائے تو وہ پاک ہو جائے گا۔ آپ نے بھی ایسی چیز دیکھی ہے جو تمام نجس اور پلید ہو جائے تو اس کا بعض حصہ نکال لینے سے تمام کی تمام نجاست اور پلیدی ختم ہو جائے۔

ام محر (امام شافعی ہے) ہم نے اس مسلہ میں آیک اثر پر عمل کیا ہے۔
امام شافعی۔ اس کا مطلب ہے کہ تم نے اس اثر کے سبب ایک یقینی قیاس چھوڑا ہے اور ساتھ ہی تم نے مصراۃ (تھنوں میں دو تین دن کا دودھ جمع رہنے دینا اگہ قیت زیادہ پڑے) کے مسلہ میں صریح نص محض ضعیف قیاس کے سبب ترک کیا ہے اور یہ بہت عجیب بات ہے کہ ایک اثر کے سبب یقینی قیاس کو ترک کیا ہے اور یہ بہت عجیب بات ہے کہ ایک اثر کے سبب یقینی قیاس کو ترک کیا ہے اور ضعیف ہونے پر تمام (محدثین) کا اجماع ہے۔ اور ضعیف قیاس کو چھوڑا ہے۔ جس کے صحیح ہونے پر تمام مدشین کا اجماع ہے۔

مزید فرمایا۔ تمہارا خیال ہے کہ اگر وضو کرنے والا اپنے ہاتھ کو کنوئیں میں واخل کر دے تو کنویں سمیت اس کا تمام پانی نجس اور پلید ہو گا۔ اور وہ اس وقت تک پاک نمیں ہو گا جب تک تمام پانی نہ نکالا جائے۔ اور اگر اس میں مردہ نجامت گر جائے تو صرف میں تمیں ڈول نکالنے سے (باتی پانی اور کنوال پاک ہو جائے گا۔) کیا عقل اس کا تقاضا کرتی ہے کہ وہ ہاتھ جس میں نجاست نمیں گی اگر وہ پانی میں واخل کیا جائے تو اس سے نجاست زیادہ واقع ہو گی۔ منسبت اس پلیدی کے جو پانی میں خود گر جائے۔ (مناقب الشافعی ص ۲۷۱)

(۳) نمازیس دعا

تمہارے خیال کے مطابق نماز میں وہ دعا کرنی چاہئے جو قرآن کریم میں مجمل یا مفصل طور پر فدکور ہے ہم دیکھتے ہیں قرآن کریم میں دنیا اور آخرت کی تمام خیرات ندکور ہیں پھر آپ کے اس قول کا کیا مطلب کہ دعا صرف قرآن ہی سے کرنی چاہئے۔

اور فرمایا اگر کوئی نماز میں سواری کے لئے اونٹ یا کھانے کے لئے بچل اور نکاح کے لئے بیوی کی طلب کی دعا کرے تو یہ چیزیں بھی قرآن میں ذکور ہیں۔ بھر تممارے قول کا کیا مطلب کہ دعا صرف قرآنی الفاظ سے ہی مانگنی چاہئے۔

امام محمد خام

امام شافعی

اہام رازی کا تبھرہ ایک طرف تو احناف کا یہ عندیہ ہے کہ نماز میں قرآن سے باہر کی دعا نہیں کرنی چاہئے۔ دو سری طرق وہ نماز میں فاتحہ کی قرات فاری زبان میں بھی کرنے کو جائز قرار دیتے ہیں جس میں واضح تناقض ہے۔ (مناقب الثافعی ص دیتے ہیں جس میں واضح تناقض ہے۔ (مناقب الثافعی ص

### (۴) مسائل غصب

اہام محمد ایک آدمی کی زمین پر قبضہ کر کے وہاں ایک ہزار دیار میں کی زمین پر قبضہ کر کے وہاں ایک ہزار دیار میں بنا دیتا ہے پھر زمین کا مالک آجا تا ہے اور وہ دو معتبر گواہوں سے اس زمین پر اپنی ملکیت خابت کر دیتا ہے تو آپ اس کے بارہ میں کیا فیصلہ دیں گے؟ امام شافعی اولا" زمین کے مالک کو اس زمین کی قیمت دسے کر راضی کرنے کی کوشش کریں گے بصورت دیگر دیواروں کو راضی کرنے کی کوشش کریں گے بصورت دیگر دیواروں کو

زمین بوس کر کے خالی زمین مالک کے حوالہ کر دیں گے۔

اس بارہ میں بھی بتائیے کہ ایک آدمی کسی کی لکڑی غصب کر کے اس کو اپنی کشتی میں جڑ لیتا ہے اور پھر کشتی کو

سمندر میں آثار دیتا ہے جب کشتی سمندر کی لمروں اور موجوں میں پہنچ جاتی ہے تو اس لکڑی کا مالک بھی جو غصب کر کے سکشتی میں جڑی گئی ہے دو گواہوں کو لے کر آپنچتا ہے اور

انسیں اپنی ملکیت ثابت کر دیتا ہے کیا اس لکڑی کو آپ کشی

ہے اکھاڑ کر حوالہ مالک کر دیں گے؟

نہیں۔

اللہ اکبر آپ نے پہلا قول چھوڑ دیا۔

پھرنیا سوال ہو تا ہے۔

ایک آدی کسی اور کا ابرایم کا دھاگہ غصب کر لیتا ہے اور اپنا پیٹ بھاڑ کر اس غصب شدہ دھاکہ سے ی لیتا

ہے (عمدہ فقابت کا نمونہ) تو بعد ازاں دھاکہ کا مالک دو علول گواہوں سے اپنی ملکیت ثابت کر دیتا ہے۔ کیا آپ وہ دھاکہ

وربوں سے بی سیف ماہت مربی ہے سی اب وہ رصافہ اس کے سینے ہوئے بیٹ سے او میر کر اس کو واپس کر دیں

\_2\_

سیں۔ اللہ اکبر آپ پھراپے قول سے منحرف ہو گئے۔

مهريخ فعله ديني من جلدي مت يجيد

بالفرض یہ لکڑی اس کی ذاتی ہے اور وہ کشتی میں جڑی ہوئی ہے اور کشتی میں جڑی ہوئی ہے اور کشتی میں جڑی ہوئی ہے اور کشتی میں جڑی ہوئی کے اور کشتی میں جائے اس وقت اس لکڑی کا اکھاڑنا اس میک لئے جائے ہے یا حرام؟

امام محمد

امام شافعی امام محمد

امام محمد

الم شافعی الم محد الم شافعی الم محم حرام- (اس لئے کہ کٹری اکھاڑنے سے کشتی غرقاب ہوگی اور یہ عمدا خودکشی ہوگی لنذا حرام ہے-)

الم شافعی اگر غاصب نے دھاگہ سے اپنا پیٹ سی لیا ہے تو کیا اس کے لئے اس دھاگہ کا اپنے پیٹ سے ادھیر کر مالک کو واپس کرنا جائز ہے کیونکہ اس میں بھی خود کشی ہے۔

الم محمد حرام ہے۔

الم شافع آگر زمین کا مالک دیوار گرانی جائے تو اس کے لئے جائزہے یا حرام؟

الم محمد جائزے۔

الم شافعی الله آپ پر رخم کرے۔ آپ حرام پر طال کو کسے قیاس کرتے ہیں؟

الم محمد كشتى والے كاكيا بنے گا؟

الم شافعی کشتی والے کو کشتی ساحل کی طرف لے جانے کا محکم دیا جائے گا جب کشتی ساحل پر پہنچ جائے گی تو غصب شدہ لکڑی کو اکھاڑ کر حوالہ مالک کر دیا جائے گا۔

امام شافعی (ایک نیا پوائٹ) آپ کا اس بارہ میں کیا خیال ہے کہ جو اشراف سے ہو وہ کسی نمایت پست زنجی کی لونڈی

غصب کر لیتا ہے پھر اس لونڈی کے بطن سے اس غاصب کے نطفہ سے دس بچے پیدا ہو جاتے ہیں جن میں کوئی قاضی ہے کوئی سادات ہے کوئی خطیب ہے اور کوئی اشراف سے ہے۔

ی مرد کے کے ہے اور اس کو نرو کو اس کے ہے کہ اور اس کو ایم کی میں اپنی ملکیت ثابت کر دیتا ہے۔ تو ایس

ہے ریاں رسول پر پل کیا۔ صورت میں آپ کیا فیصلہ دیں گے؟ اہم محمر کیونکہ اس کی لونڈی کے بطن سے پیدا ہوئے ہیں۔)
اہم محمر نقصان کے لحاظ سے یہ مسئلہ زیادہ تکلیف رسال
اہم شافعی نقصان کے لحاظ سے یہ مسئلہ زیادہ تکلیف رسال
ہے یا دیوار گرانے کا۔ جب آپ یہ فیصلہ دیں گے تو لونڈی تو
اس کے آقا کو واپس ہوئی اور یہ قاضی' سادات' خطباء اور
اشراف بھی اس کے غلام ٹھہریں گے؟
اشراف بھی اس کے غلام ٹھہریں گے؟
اہم محمد کمل خاموشی۔ (مناقب الشافعی ص ۲۸۲)

اسی طرح کا ایک مناظرہ جو نماز خوف کے موضوع پر ہوا امام مخمد کا موقف تھا کہ یہ نماز منسوخ ہو چکی ہے جبکہ امام شافعی منسو خیت کے دعویٰ کو غلط قرار دیتے تھے۔

الم محمد نماز خوف منسوخ ہے اور اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیہ فرمان ہے کہ

واذ اكنت فيهم فاقمت لهم الصلوة فلتقم طائفة منهم

اے رسول! جب آپ ان میں موجود ہوں تو ان کے لئے نماز قائم کریں (جماعت کرائیں) تو ایک جماعت ان میں سے آپ کے ساتھ ہو۔

جب رسول الله مل*طيط* ان مين موجود نه رہے تو نماز ساقط ہو گئی۔

الم شاقع الله تعالی فرماتا ہے خد من اموالهم صد قة تطهرهم وتزكيهم بها وصل عليهم

جب رسول الله ان میں موجود نه رہے تو پھر ان پر (بقول تمهارے) ذکوة بھی واجب نه ربی۔ (مناقب الشافعی)

یہ چند دلچپ اور معنی خیز مضامین پر امام محمد اور امام شافعی کی گفتگو کے مناظر سے جن سے امام محمد کی فقابت اور امام شافعی کی حاضر جوابی اور اہل الرائی کے فہرب کے بارہ میں وسیع معلومات کا بتہ چاتا ہے اور ان مناظروں سے اس وقت اہل الرائی کی دلچپی کا بھی بخوبی اندازہ ہو جاتا ہے کہ یہ لوگ رائے اور قیاس کو کس انداز سے پیش کرتے سے نیز اس سے اس پروپیگنڈہ کی صورت حال سامنے آجاتی ہے کہ امام شافعی کی فقہ دانی امام محمد کی مربون منت تھی۔ اور یہ بھی صورت منقع ہوتی ہے کہ امام شافعی کا میلان او رجمان اہل الرائی کی طرف نہیں صورت منقع ہوتی ہے کہ امام شافعی کا میلان او رجمان اہل الرائی کی طرف نہیں تھا بلکہ مجازیوں کی طرف تھا اور یہ بھی واضح ہوتی ہے کہ نقلی اور عقلی گفتگو میں اہل مجاز اہل عراق پر غالب رہتے تھے۔

جرح

ام محر بحیثیت راوی حدیث محدثین کے نزدیک سخت مجروح بلکہ بعض کے نزدیک کذاب ہیں ہمارے علم میں نہیں کہ امام محمد کی کمی ایک محدث نے غیر مشروط توثیق کی ہو۔ آگر کمی نے ان کے بارہ میں کوئی بلکا سا تعدیل کا درجہ بیان بھی کیا ہے تو ان پر جرح مفسر' غیر مہم اس قدر سخت ہے کہ ایسی تعدیل کا کوئی وزن باتی نہیں رہتا۔

(۱) امام احمد بن طنبل فرماتے ہیں لا ادوی عند شیدًا میں ان سے کچھ روایت نمیں کروں گا۔ (الکائل ص ۲۱۸۳ج ۲)

(اس لئے) کہ یہ اور ان کے استاذ اثر کی مخالفت کرتے ہیں۔

(لسان ص ۱۲۲ ج۵)

(٢) قاضى ابو يوسف جو المم محرك استاذ بھى ہيں۔ فرماتے ہيں يہ مجھ بر

جھوٹ بائدھتا ہے۔ (الکائل ص ۲۱۸۳ج ۵ و لسان ص ۱۲۲ج ۵)

(m) امام یجیٰ بن معین فرماتے ہیں محمد بن حسن کذاب ہے۔

(الكامل ص ١٦٦ ج ج ٥ و لسان ص ١٢١ ج ٥)

(m) امام نسائی فرماتے ہیں ضعیف ہے۔ (کتاب الفعفاء من اس)

(۵) امام جوزجانی فرماتے ہیں اللہ اس سے فارغ ہے۔

(احوال الرجال ص 22)

(۲) امام نضیل بن عیاض فرماتے ہیں۔ نہ ثقہ ہے اور نہ مامون۔ (کتاب المجروحین ص ۲۷۱ج ۲)

(2) المم ابن عدى فرات بير-

امام محمہ کا شار محد ثین میں سے ہے اور نہ ان لوگوں میں جن کی روایت قاتل اختناء ہو کہ میں ان کی کوئی بطور مثال روایت ذکر کروں۔ انہوں نے امام مالک سے موطا سنا ہے اور وہ اپنے ساتھیوں سے کما کرتے تھے کہ میں نے تم سے ذیادہ بری شاء نہیں دیکھی جو تم اپنے اصحاب کے بارہ میں کرتے ہو۔ جب میں امام مالک سے روایت بیان کرتا ہوں تو تم (ذیادہ تعداد میں جمع ہونے کی وجہ سے) ساری جگہ پر کر دیتے ہو۔ اور جب میں تم سے مالک کے علاوہ ابو حفیفہ یا ان کے اصحاب سے بیان کرتا ہوں تو تم بلول نخواستہ آتے ہو۔ المذا ان کی حدیث سے مشغول ہونا محض بیان کرتا ہوں تو تم بلول نخواستہ آتے ہو۔ المذا ان کی حدیث سے مشغول ہونا محض ایک شخطل ہے اس کی ضرورت نہیں اس لئے کہ وہ محدث نہیں کہ ان کی بات کو دون دے کر) انکار کیا جائے۔ محدثین نے ان کے بارہ میں جو کلام کیا ہے ہم نے ذکر کر دیا ہے ویسے بھی محدثین ان جیسوں کی روایت سے بالکل مستغنی اور بے ذکر کر دیا ہے ویسے بھی محدثین ان جیسوں کی روایت سے بالکل مستغنی اور بے ذکر کر دیا ہے ویسے بھی محدثین ان جیسوں کی روایت سے بالکل مستغنی اور بے زیاز ہیں۔ (الکائل ص ۱۸۲۲ ج۲)

(٨) المام ابن حبان فرماتے ہیں۔

یہ امام ابو صنیفہ پر جھوٹ باندھا کرتے تھے یہ مرجی المذہب اور اس کی دعوت دیتے تھے یہ کہایت میں اہل مدینہ کا ۔

کیا۔ سمجھد ارتھے لیکن حدیث میں کچھ بھی نہیں تھے۔ یہ ثقہ راویوں سے روایت کرتے اور وہم کا شکار ہو جاتے لی جب ان کے اوھام زیادہ ہو گئے اور غلطیاں کرتے اور وہم کا شکار ہو جاتے کی مستق ہو گئے۔

(كتاب المجروحين ص ٢٧٦ ج ٢)

#### ركنيت

امام محمد ۱۳۵ه کو پیدا ہوئے۔ جبکہ اس مزعومہ فقہ ساز کمیٹی کو معرض وجود میں آئے تقریبا پندرہ برس ہو چکے تھے۔ جو کمیٹی کی کل عمر کا دو تمائی حصہ ہے جب امام محمد پڑھنے لکھنے کے قابل ہوئے تو امام صاحب گرفتار ہو چکے تھے اور جب کمیٹی اپنے انجام کو پنچی تو امام محمد کی عمردس برس سے زائد نہ تھی اس لئے ان کو امام صاحب کی صحبت کا بہت کم زمانہ میسر آیا اور وہ زمانہ بھی ان کی کم سنی اور نامام صاحب کی صحبت کا بہت کم زمانہ میسر آیا اور وہ زمانہ بھی ان کی کم سنی اور ناچکی کا تھا بقول علامہ شبلی ہے کم و بیش دو برس تک امام ابو حقیقہ کی خدمت میں رہے۔ (سیرت نعمان ص ۳۸۷)

امام صاحب کی گرفتاری کے وقت امام محمد کی عمر زیادہ سے زیادہ دس سال تھی تو اس کا مطلب یہ ہے کہ امام صاحب سے امام محمد کی مصاحبت سات آٹھ سال کی عمر میں تھی۔ بعض حضرات نے امام صاحب سے تلمذ کے وقت امام محمد کی عمر تیرہ سال بیان کی ہے وہ ایسے کہ امام محمد امام صاحب سے جیل میں جاکر پڑھا کرتے تھے مگر یہ بات پایہ جوت کو نہیں پہنچتی۔ صحیح بات ہی ہے کہ امام صاحب سے امام محمد کا تعلق بہت قلیل عرصے پر محیط ہے امام ابن حبان فرماتے ہیں۔ کا تعلق بہت قلیل عرصے پر محیط ہے امام ابن حبان فرماتے ہیں۔ امام محمد نے امام ابو صنیفہ کی صرف چند ایام شاگردی کی ہے۔

(كتاب المجروحين ص ٢٧٥ ج ٢)

اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ اتن بردی علمی ' تحقیق اور ادق مسائل پر بحث و تحص کرنے والی سمیٹی کے ایک اہم رکن بلکہ اس سمیٹی کے دست و بازو صرف چند ایام کی شاگردی سے اور وہ بھی عمر کے آٹھویں نویں سال میں اس کے رکن قرار پا کتے ہیں۔ نقلا تو یہ سارا افسانہ ہے کیا عقل اس کا تقاضا کرتی ہے کہ ایک نو سالہ بچہ ایسی رفیع الشان علمی سمیٹی کا رکن بن کر ادق اور ناقائل فنم اور لا پنجل مسائل کی تحقیق میں سرخرو ہو؟ اور پھر کیا ابتدائیہ میں ذکر کردہ شرائط کے مطابق اہم مجمد ۹ یا ۱۰ سال کی عمر میں مجتد' فقیہ اور محدث ہو کر اس کے رکن قرار پائے شے! نہیں اصل میں نہ کوئی سمیٹی تھی اور نہ ہی کوئی رکن۔

# (۲۸) امام مکی بن ابراہیم بلخی

وفات ۱۵م

ولادت ٢٦اھ

منصب

صاحب انوار نے امام کی بن ابراہیم کو بھی اس تدوین سمیٹی کا رکن قرار دیا ہے اور ان کے بہت سے محاس بیان کئے ہیں۔ فرماتے ہیں۔

امام كى امام اعظم كے اصحاب و شركاء تدوين فقه ميں سے جليل القدر امام حافظ حديث و فقيه تقد امام بخارى كے كبار شيوخ ميں سے تھے اكثر ثلاثيات ان بى سے روايت كى بين - (مقدمه انوار ص ٢١١ج١)

علمى مقام

موصوف بلاشبہ جلیل القدر محدث تھے جن کو سترہ تابعین کرام کی زیارت کا شرف اور ان سے علم حاصل کرنے کی سعادت نصیب ہوئی ہے علاوہ ازیں اپنے دور کے تمام اکابر محدثین سے اکساب فیض کیا ہے جن میں امام مالک' امام ابن جرجے' امام بشام وستوائی' امام جعفر صادق' امام ابو حنیفہ اور عبدالعزیز بن رواہ ہیں۔ اس طرح ان سے فیض یاب ہونے والوں میں بھی اپنے دور کے نامور محدثین ہیں جن میں امام احمد بن حنبل' امام بخاری' امام ابن معین اور امام زبلی وغیرجم ہیں۔ ور مجمم اللہ اجمعین ارته نیب ص ۲۹۲ج ج)

ان کے ثقہ ہونے پر تمام محدثین کرام کا اتفاق ہے یہ صحاح ست کے اہم راوی ہیں۔ بلکہ جامع المسانید کے راوی ہیں۔ بلکہ جامع المسانید کے مطابق یہ امام ابوحنیفہ کے بھی استاذ ہیں کیونکہ امام صاحب نے جامع المسانید میں ان سے روایتیں کی ہیں۔ مگر جامع المسانید امام صاحب کی کتاب نہیں بلکہ یہ مختلف کذاب راویوں کی محنت کا متیجہ ہے جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے۔

#### ركنيت

امام کی فرماتے ہیں میں ۱۲۱ھ کو پیدا ہوا۔ (تمذیب ص ۲۹۳ ج ۱۰)
اور یہ تو واضح ہے کہ موصوف بلخ کے رہنے والے تھے اور وہال ہی پروان
چڑھے جب عمر سترہ برس ہوئی تو علم حدیث کی طلب کی۔ جیسا کہ وہ خود فرماتے
ہیں۔

طلبت الحد یث ولی سبع عشرة سنة (تذكرة الحفاظ ص ٣٦٦ ج ١) مين نے ستره برس كی عمر ميں مديث كی طلب كى-

گویا کہ موصوف نے علم حدیث کے سکھنے کا آغاز ۱۳۲۱ھ میں کیا جبکہ ۱۳۵۵ یا الفرض الام صاحب کی گرفتاری کی وجہ سے سمیٹی کی بساط لیپٹی جا چکی تھی بالفرض اگر انہوں نے علم کا طلب امام صاحب کی درسگاہ سے کیا ہو تب بھی وہ ۱۳۲۱ میں درسگاہ میں داخل ہوئے ہوں گے اور پھر انہیں امام صاحب سے تقریبا دو یا تین مال پڑھنے کا موقع ہاتھ آیا ہو گاتو وہ ان دو سالوں میں خود پڑھتے ہوں گے یا پھروہ رکنیت کے فرائض انجام دیتے رہے ہوں گے جبکہ ہر رکن کے لئے عالم فاضل محدث اور فقیہ ہونا ضروری قرار دیا گیا ہے کیا ممکن ہے کہ موصوف صرف دو سال میں یہ تمام منزلیں طے کر چکے ہوں گے؟

### (۲۹) مندل بن على عنزى

ولادت ١٩٠١ه وفات ١٢٨ه

امام مندل بن علی کو بھی علامہ شبلی نے سیرت نعمان ص ۳۹۸۔ صارم صاحب نے تاریخ الفقہ ص ۱۹ اور مولف انوار نے اس سمیٹی کا اہم رکن قرار دیا ہے اور ان کی مدح میں بہت رطب اللهانی اور مبالغہ آرائی سے کام لیا ہے فرماتے ہیں۔

امام مندل محدث صدوق فقیہ فاضل کبار تبع تابعین میں سے ہیں امام اعظم کے اصحاب و شرکاء تدوین فقہ میں سے ایک ہیں۔ نیز سمعانی نے ذکر کیا ہے کہ مندل اور ان کے بھائی حبان (تذکرہ گرز چکا ہے) دونوں سب لوگوں سے زیادہ امام اعظم کی مجلس میں رہا کرتے تھے۔ علامہ کردری نے بھی نقل کیا ہے کہ مندل نے امام اعظم کی خدمت میں رہ کر فقہ کی شخیل کی۔ علامہ صمیری نے بھی دونوں بھائیوں کو امام صاحب کے تلازہ و اصحاب میں لکھا ہے۔ (مقدمہ انوار ص ۱۲۸)

### علمی مقام

موصوف امام اعمش عاصم الاحول ميد الطويل بشام بن عروه اور ابن ابى ليلى وغيره سے روايت بيان كرتے بيں اور ان سے روايت بيان كرنے والول ميں زيد بن حباب عبد العزيز بن خطاب بشيم بن حميد اور يجي حمانی وغيره بيں۔ زبد اور ورع ميں اچھا مقام ركھتے تھے۔ گر حديث اور روايت ميں سخت ضعيف اور ناقابل اعتماد تھے جس كى تفصيل بيہ ہے۔

امام ابن معین سے ان کے بارہ میں دو قتم کے اقوال مردی ہیں ایک تو یہ ہے کہ ان کی روایت لکھنے میں کوئی حرج نہیں۔ دوسرا یہ کہ بذات خود تو نیک تھے گر حدیث میں کچھ نہیں۔ (تاریخ بغداد ص ۲۴۸ج ۱۳) گر حدیث میں کچھ نہیں۔ (تاریخ بغداد ص ۲۴۸ج ۱۳) امام ابو حاتم فرماتے ہیں یہ شخ ہیں۔ امام ابوزرعه فرماتے ہیں لین الحدیث ہیں۔ امام احمد فرماتے ہیں ضعیف ہیں۔

علامہ عجلی فرماتے ہیں یہ جائز الحدیث ہیں شیعیت کی طرف میلان تھا۔ (میزان ص ۱۷۸ج ۲)

حافظ ابن حجر فرماتے ہیں ضعیف ہیں۔ (تقریب ص ۳۴۷) امام جو زجانی فرماتے ہیں واتھی الحدیث ہیں۔ (احوال الرجال ص ۷۰) امام علی بن مدینی اور ان کے ہم عصر دیگر محدثین بھی انہیں ضعیف کہتے تقریب

(تاریخ بغداد ص ۲۵۰ ج ۱۳)

امام طحاوی فرماتے ہیں یہ روایت میں اہل ثبت میں سے نہیں تھے اور نہ ہی قابل جمت ہیں۔ (تمذیب ص ۲۹۹ ج ۱۰)

امام دار تطنی فرماتے ہیں ضعیف اور متروک ہیں۔

(كتاب النعفاء دار قطني ص 29)

امام سعدی فرماتے ہیں واقعی الحدیث ہیں۔ (الکامل ص ۴۳۸ج۲) امام شریک نے ان کی ایک روایت سن کر فرمایا تھا کہ اس نے جھوٹ بولا ہے۔ (الکامل ص ۲۳۲۸ج ۲ و عقیلی ص ۲۶۷ج م)

> امام نسائی فرماتے ہیں ضعیف ہے۔ (ضعفاء ص ۳۰۴) امام بخاری فرماتے ہیں اس کے پاس منکر روایات ہیں۔

(التاريخ الصغير ١٨٨)

امام ابن حبان فرماتے ہیں۔

یہ مرسل روایات کو مرفوع اور موقوف روایات کو مند بنا دیتے تھے حافظہ خراب ہونے کی وجہ سے روایات میں ثقہ راویوں کی مخالفت کرتے۔ ان کا طریق تقہ راویوں جیسا نہیں تھا۔ غضب کی غلطیاں کرتے اور عادل اور ثقہ راویوں کے

طریقہ سے ہے ہوئے تھے۔ جس کی وجہ سے ان کا ترک مستحق ہو گیا۔ (کتاب المجروحین ص ۲۵ج ۳)

نرکورہ تقریحات سے واضح ہو گیا ہے کہ موصوف اگرچہ عابد' زاہد اور اچھے اوصاف کے حال تھے گر روایت حدیث میں ان کی حیثیت ثقہ راویوں جیسی نہ تھی۔ بلکہ یہ ضعیف اور ترک کے حقدار تھے یمی وجہ ہے کہ صحاح ست میں سوائے ابن ماجہ کے ان کی اور کسی کتاب میں کوئی ایک بھی روایت نہیں ہے۔ اور جو ابن ماجہ میں ہے وہ درجہ تبولیت سے ساقط ہے۔

#### ندبهب

موصوف مندل شیعیت کی طرف میلان رکھتے تھے۔ (تندیب ص ۲۹۹ج ۱۰) الم ابن حبان فرماتے تھے مرجی تھے۔ (کتاب المجروحین ص ۲۵ج ۳)

#### ركنيت

موصوف کا فقہ ساز مجلس کا رکن ہونا محل نظر ہے۔ وہ اس لئے کہ ان کا طریق کار فقیمانہ نہیں تھا بلکہ ان کی مجلس محدثانہ طرز کی ہوتی تھی جیسا کہ امام خطیب ؓ نے ان کی ایک مجلس کا قصہ بیان کیا ہے کہ ایک لونڈی مجبوروں سے بھری ہوئی نوکری لے کر ان کی خدمت میں حاضر ہوئی۔ تو موصوف نے سمجما کہ یہ لونڈی میرے لئے ان محبوروں کو بطور تحفہ لائی ہے انہوں نے اصحاب الحدیث جو اس وقت ان کی مجلس میں تھے ان محبوروں کو ان میں تقسیم کر دیا۔ تو لونڈی نے جاکر اپنے آقا سے نہ کورہ واقعہ کو بیان کیا تو اس کے آقا نے اس لونڈی کو آزاد کر ویا۔ (آریخ بغداد)

جس سے معلوم ہو تا ہے کہ ان کی مجلس میں اصحاب الحدیث ہوتے تھے اور یہ خود اصحاب الحدیث سے محبت رکھتے تھے اس لئے تو تمام کھجوریں ان میں بانٹ دیں۔ بالفرض یہ مجلس تدوین کے ایک اہم رکن تھے اور ان کا اس مجلس سے عام ارکان سے بھی بردھ کر تعلق اور واسطہ تھا تو انہوں نے اس مجلس میں رہ کر جو خدمات جلیلہ انجام دیں ہیں ان کی تفصیل کیا ہے اور وہ کون سے وقیق اور باریک مسائل تھے جن کی بحث و محیص میں موصوف نے حصہ لیا تھا۔ ظاہر ہے کہ است اہم رکن کے بارہ میں تو یہ چیزیں مجمول نہیں ہونی چاہئیں تھیں یہ مجمول کیوں ہیں اس کئے کہ کمیٹی کا وجود معدوم ہے کیا معدوم موجود کا وجود قرار یا سکتا ہے؟

# (۳۰) امام نفربن عبدالكريم

وفات 179ھ

صاحب انوار نے جناب نصر بن عبد الكريم كو بھى اس تميٹى كا ركن قرار ديا ہے جبكہ علامہ شبلى اور صارم صاحب نے ان كا تذكرہ تك نہيں كيا۔ صاحب انوار كے بقول۔

نفر محدث فقیہ سے امام اعظم سے فقہ پڑھی اور ان کی مجلس تدوین کے شریک سے امام صاحب کے بعد شریک سے امام صاحب کے بعد امام ابویوسف کی خدمت میں رہے ان سے سفیان توری' موی بن عبید نے روایت کے۔ (مقدمہ انوار ص ۱۲۹ ج ۱)

علمی مقام

موصوف کا احناف کی معتبر کتابوں میں تذکرہ نہیں ملتا ہاں البتہ بعض غیر معروف اور ناقابل اعتاد مراجع میں ان کا تذکرہ موجود ہے جیسا کہ جامع المسانید اور جواہر المفیئه ہیں۔ کتب رجال میں الانساب سمعانی اور تاریخ بغداد میں مخضر سا تذکرہ موجود ہے۔

على بن فضل بلخي كهتي بين-

یہ فقیہ سے احادیث کے رادی اور قیاس میں مبالغہ کرنے والے صاحب مجلس سے ابو حذیفہ کی کثرت سے مصاحب کی۔ بغداد میں قاضی ابوبوسف کے پاس ۱۲۹ کو وفات پائی۔ انہوں نے بہت سے اساتذہ سے روایت لی جن میں امام ثوری اور موٹ بن عبید ہیں۔ (تاریخ بغداد ص ۲۷۸ج ۱۳)

امام علی بن فضل کا انقال ۱۳۲۳ھ میں ہوا اور موصوف کا سال ولادت نامعلوم ہے۔ گر نصر کا انقال ۱۲۹ھ میں ہوا ہے لینی دونوں کی وفات کے مابین ڈیڑھ سو سال سے زیادہ کا فاصلہ ہے جس کا مطلب میہ ہوا کہ علی بن فضل نے نفر کا زمانہ نہیں پایا۔ بلفظ دیگر موصوف نے یہ بات کسی دو سرے سے سنی ہے جو معلوم نہیں کہ وہ کون ہے الندا یہ روایت ہی معتبر نہیں اس لئے امام صاحب سے مصاحب کی داستان ہی ساقط الاعتبار ہے اس طرح ابوبوسف کے پاس نفر کی وفات والی بات بھی علی بن فضل کی بیان کردہ ہے لنذا یہ کوئی معتبر نہیں۔

(اللمحات میں مصل کی بیان کردہ ہے لنذا یہ کوئی معتبر نہیں۔

(اللمحات میں مصل کی بیان کردہ ہے الندا یہ کوئی معتبر نہیں۔

#### ركنيت

اییا مخص جس کے بارہ میں کوئی واضح معلومات ہی مہیا نہیں ہیں کہ علمی طور پر ان کا کیا مقام تھا حدیث میں کس پایہ کے محدث تھے کیا ثقہ بھی تھے یا کہ نہیں؟ اور فقاہت میں ان کو کتنا راسخ ملکہ حاصل تھا کیا اے صرف ایک منقطع روایت کی بنا پر مجلس فقہ سازی کا رکن قرار دیا جا سکتا ہے بقول ندوی صاحب۔
ان کی تعدیل و توثیق کے متعلق کوئی بات منقول نہیں۔
(اللححات ص ۲۰۹ ج ۲۷)
کیا ایسا آدمی مجلس تدوین کی مفروضہ شرائط پر پورا انز سکتا ہے۔ ہرگز نہیں۔

# (m) قاضي نوح بن دراج

وفات ۱۸۲ھ

مولف انوار نے قاضی نوح بن دراج کو بھی مجلس فقہ سازی کا رکن قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں۔ امام ابو محمد نوح بن دارج محدث و فقیہ تھے۔ امام الحظم' زفر' ابن ابی لیلی' امام اعمش اور سعید بن منصور کے تلمیذ اور تدوین فقہ کے شریک کار رہے۔ فقہ میں امام صاحب سے مختص ہوئے اور جامع المسانید میں امام صاحب سے مختص ہوئے اور جامع المسانید میں امام صاحب سے روایت کرتے ہیں۔ (مقدمہ انوار ص ۱۹۰ج ۱)

### علمی مقام

ان کی فقاہت کے بارہ میں تو ہمیں علم نمیں کہ یہ کس پایہ کے فقیہ سے اور نہ ہی ان کا مرتب کردہ کوئی فقد کا دفتر ہمارے سامنے موجود ہے کہ جس سے ان کی فقاہت کا معیار سامنے آتا ہو۔

#### جرح

ہاں البتہ ان کے محدث ہونے کے بارہ میں ائمہ ناقدین اور محدثین عظام نے بہت کچھ ذکر کیاہے جس کا کچھ حصہ ہم قار کین کی خدمت میں پیش کرتے ہیں۔
امام ابن معین فرماتے ہیں۔ کذاب اور خبیث ہے حدیث کو بالکل نہیں جانتا اور نہ ہی کمی چیز کو اسے اچھا کر سکتا ہے۔ (تاریخ بغداد ص ۱۳ جسا)
امام ابوداؤد فرماتے ہیں کذاب ہے حدیثیں وضع کرتا تھا۔

(ميزان ص ٢٧٦ ج ٧٧)

امام حاکم فرماتے ہیں ثقتہ راویوں کا نام لے کر من گھڑت روائیتیں بیان کر تا تھا۔ (المدخل الی الصحیح ص ۲۱۲)

امام زیلعی حنفی فرماتے ہیں۔ کذاب ہے۔

(تلخيص المستدرك ص ١٣١٢ ج ٣)

امام عجلی فرماتے ہیں ضعیف ہے۔ (آریخ بغداد ص ۳۱۹ ج ۱۳) ابو قعیم فرماتے ہیں ثقه راویوں کا نام لے کر منکر روایات بیان کر آتھا لاشی ہے۔ (تمذیب ص ۴۸۴ ج ۱۰)

امام ابو حاتم فرماتے ہیں یہ قوی نہیں لوگوں کے ہاتھوں اس کی روایات کو نہیں دیکھالوگوں نے اس کی روایات سے اپنے ہاتھوں کو روک لیا تھا۔ ساجی فرماتے ہیں محدثین کے نزدیک کوئی چنز نہیں۔

(تاریخ بغداد ص ۱۳ ج ۱۳)

امام جوزجانی فرماتے ہیں زامع ہے۔ (احوال الرجال ص ۵۷) امام نسائی فرماتے ہیں متروک الحدیث ہے۔ (کتاب الفعفاء ص ۳۰۵ ج۲) امام بخاری فرماتے ہیں حدیث میں کچھ نہیں۔

(كتاب الشعفاء بخاري ص ٢٧٦)

امام ابن حبان فرماتے ہیں۔ ثقہ راویوں کا نام لے کر موضوع روایات بیان کرتا با اوقات یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ یہ کثرت روایات بیان کرنے کے واسطے ایسا جان بوجھ کر کرتا ہے۔ (کتاب المجروحین ص ۲۶ جس)

نوح جس قتم کا محدث تھا شاید فقاہت میں بھی ایسے ہی گل کھلا یا تھا۔

ركنيت

الیا راوی جو خبیث کذاب متروک واخ جیسے شنیع اوصاف سے متصف ہو

کیا اس سمیٹی کے قواعد و ضوابط اسے رکن بننے کی اجازت دیتے ہیں۔ ویسے تو صاحب انوار نے اراکین میں ایسے ہی قتم کے حضرات کی زیادہ بھرتی کی ہے۔

# (mr) ابو عصمه نوح بن ابی مریم

انوار کے مولف نے ان کو بھی رکن بتلایا ہے اور انکے بارہ میں لکھا ہے کہ مشہور محدث و فقیہ تھے امام اعظم' ابن الی لیلی' حجاج بن ارطاۃ' زہری محمد بن اسحاق کے شاگرد تھے جامع العلوم تھے امام اعظم کی مجلس تدوین کے خاص رکن تھے اور بعض کہتے ہیں کہ سب سے پہلے آپ نے امام صاحب کی فقہ کو جمع کرنا شروع کیا تھا اس لئے جامع کملائے۔ (مقدمہ انوار ص ١٦٩ ج ۱)

## علمی مقام

مولف انوار نے نوح کے اساتذہ کی فہرست دے دی ہے تمذیب میں ان کے اور بھی اساتذہ کے اساء ہیں جن سے یہ روایت کرتے تھے اسی طرح ان سے روایت کرنے تھے اسی طرح ان سے روایت کرنے والول میں عیسیٰ بن موی غنجار۔ علی بن حسین۔ زید بن حباب حبان بن موی۔ فعیم بن حماد اور سوید بن نفر ہیں۔ جامع العلوم کے نام سے معروف تھے۔ جیسا کہ مولف انوار نے ذکر کیا ہے گرجو انہوں نے وجہ بیان کی ہے وہ اصل وجہ سے ہث کر ہے عباس بن مصعب کتے ہیں کہ جامع العلوم انہیں وہ اصل وجہ سے ہث کر ہے عباس بن مصعب کتے ہیں کہ جامع العلوم انہیں اس لئے کہا جاتا تھا کہ انہوں نے فقہ الوحنیفہ اور ابن ابی لیلی سے حاصل کی۔ حدیث تجاح بن ارطاق سے مغازی ابن اسحاق سے اور تفیر کلبی سے۔ (تہذیب صدیث تجاح بن ارطاق سے مغازی ابن اسحاق سے اور تفیر کلبی سے۔ (تہذیب

لین مختلف علوم کو جمع کیا تھا اس لئے جامع العلوم کے نام سے معروف تھے۔

#### نمرب

الم احمد بن حنبل فرماتے ہیں جمیہ کے زبردست مخالف اور ان کا رد کرنے والے تھے۔

محمد بن حدوبيه فرمات بين ندبب الرجاء كا ان ير غلبه تقا

(تنذیب ص ۸۸۸ ج۱۰)

### فقہ حنفی کے بارہ میں تجزبیہ

موصوف امام صاحب کے اخص تلاندہ میں سے تھے گرفقہ حنیفہ کے بارہ میں ان کا تجزیہ کچھ بہت ہی معنی خیز اور تعجب انگیز تھا۔ ان کے نزدیک فقہ حنی قرآن کریم سے اعراض کا سبب ہے کہ جو لوگ امام صاحب کے اقوال کو اپناتے ہیں وہ قرآن سے دور ہو جاتے ہیں واللہ اعلم ان کے سامنے اس کے کیا اسباب اور حقائق تھے وہ خود اس کی وضاحت کرتے ہیں کہ۔

رايت الناس اشتعنلوا بفقه ابى حنيفة واعرضوا عن القرآن فوضعت الحد يث

(المدخل لعلوم الحديث للحاكم ص ٢٠٠ والكفايه في علم الروايته خطيب ص ١٢٠) ص ١٢١ والفوائد البهية في تراجم الحنفيه ص ١٢٤)

میں نے لوگوں کو دیکھا ہے کہ وہ ابو حنیفہ کی فقہ میں مشغول ہو گئے ہیں اور قرآن کریم سے اعراض کر لیا ہے تو میں نے قرآن کی فضیلت میں حدیث وضع کی۔

جرح

نوح نے فقہ حنی کے خوفناک نتائج کو سامنے رکھ کر لوگوں کو اس سے کھیرنے اور قرآن کریم کی طرف راغب کرنے کے لئے اتنی کوشش کی کہ وضع حدیث کا ارتکاب تک گوارہ کیا اور فضائل قرآن میں ایک لمبی حدیث اپی طرف سے گھڑ کر لوگوں میں پھیلا دی گو ان کا یہ مشن ان کی نظر اور نیت میں کیسا تھا گر عدیث میں وضع حدیث کا ارتکاب نمایت سکین اور ناقابل معافی جرم ہے اور پھر جب انہوں نے حدیث وضع کرنے کا اعتراف خود کر لیا تو وہ پایہ احتجاج سے محدیث وضع کرنے کا اعتراف خود کر لیا تو وہ پایہ احتجاج سے ساقط ہو گئے ہی وجہ ہے کہ محدثین کرام کے زدیک اس کی روایتی حیثیت مخدوش

اور ناقاش اعتماد ہے۔

امام عبدالله بن مبارک فرماتے بیل بید معلیٰ بن ابی ہلال کی طرح حدیث وضع کرتا تھا۔ (التاریخ الصغیر ص ۱۸۹ و عقیلی ص ۲۰۰۵ ج م)

امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں یہ منکر روایات بیان کر تا تھا حدیث میں کوئی شیئ نہیں۔ (عقیلی ص ۳۰۵ج م)

امام بخاری فرماتے ہیں ذاہب الحدیث ہے۔ اس کی حدیث صحیح نہیں۔ (عقیلی ص ۳۰۵ج م)

امام ابن معین فرماتے ہیں منکر الحدیث ہے۔

الم سعدى فرماتے ہيں ساقط الحديث ہے۔

المام ابن حماد فرماتے میں متروک الحدیث ہے۔ (الکامل ص ۲۵۰۹ج م)

المام مسلم فرماتے ہیں متروک الحدیث ہے۔

امام حاکم فرماتے ہیں فضائل قرآن میں اس نے حدیث وضع کی ہے۔

(ميزان ص ٢٧٩ ج ٣)

اور فرماتے ہیں اللہ تعالی نے اسے ہر چیز سے نوازا ہے سوائے صدق اور سچائی کے بیہ اس سے محروم ہے۔ (المدخل ص ۲۱۸)

امام دار قطنی نے فرمایا میہ متروک ہے۔ (کتاب الضعفاء ص ١٦٤)

امام جوزجانی فرماتے ہیں۔ ساقط الحدیث ہے۔ (احوال الرجال ص ۲۰۳)

امام ابوزرعہ اسے ضعیف کہتے ہیں۔

امام ابو حاتم اور ساجی اور دو لابی فرماتے ہیں متروک الحدیث ہے۔

امام نسائی فرماتے ہیں۔ نہ ثقہ نا مامون۔ ساقط الحدیث ہے۔

ابوِ رجاء کھتے ہیں روایت میں قابل تعریف نہیں۔

امام ابو علی نیشابوری فرماتے ہیں کذاب ہے۔

ابوسعید نقاش فرماتے ہیں موضوع روایات بیان کر تا تھا۔

امام خلیلی فرماتے ہیں تمام محدثین کا اس کے ضعف پر اجماع ہے۔ امام ابن عیدینہ اسے کاذب کہتے ہیں۔ (تہذیب ص ۴۸۸ج ۱۰) امام ابن حبان فرماتے ہیں۔

یہ ان راویوں میں سے ہے جو اساد کو بدل ڈالتے ہیں اور ثقه راویوں کا نام لے کر ان سے وہ روایات بیان کرتے ہیں جو ان کی روایات سے نہیں ہوتیں۔ اس کی روایت سے دلیل پکڑنا کسی صورت بھی جائز نہیں۔

(كتاب المجروحين ص ٨٨ ج ٣)

نوح جامع ہے اس نے سوائے سچائی کے اور ہر چیز کو جمع کیا ہے۔

(تهذیب ص ۸۸۸ ج ۱۰)

کیا ایبا مخص جو حدیث کے وضع کا خود اعتراف کرتا ہو نقاد محدثین کی اس کے بارہ میں کاذب اور وضاع ہونے کی شمادتیں بھی متواتر حد تک موجود ہوں۔ پھر وہ فقہ حفی کو قرآن کریم سے اعراض کا ذریعہ اور سبب قرار دیتا ہو۔ وہ الیی مجلس کا رکن قرار پا سکتا ہے؟

# 

ولادت اساه وفات ۱۹۸ه

علامہ شیلی۔ صارم صاحب اور انوار کے مولف نے امام و کمٹے کو بھی فقہ ساز کمیٹی کا رکن قرار دیا ہے علامہ شیلی فرماتے ہیں۔ یہ امام ابوحنیفہ کے شاگرد خاص سے اور ان سے بہت می حدیثیں سنی تھیں اکثر مسائل میں امام صاحب کی تقلید کرتے تھے اور اننی کے قول کے مطابق فتوئی دیتے تھے علامہ ذھی نے بھی تذکرة الحفاظ میں اس کی تقدیق کی ہے۔ (سیرت نعمان ص ۳۱۸)

## علمی مقام

امام و کمع علم حدیث کا بحر بے کنار تھے مشہور محدثین سے تلمذ تھا امام بشام 'امام ابن جریج' امام اوزائ 'امام مالک' امام شعبہ اور امام سفیان توری جیسے نا بغہ روزگار موصوف کے استاذ تھے۔ ان سے روایت کرنے والوں کی تعداد اصاطہ شار سے باہر ہے خود امام توری جو ان کے استاذ بھی تھے انہوں نے بھی ان سے روایت لی ہے علاوہ ازیں امام حمیدی' امام قعنبی' امام علی بن مدنی ان کے شاگرد روایت لی ہے علاوہ ازیں امام حمیدی' امام قعنبی' امام علی بن مدنی ان کے شاگرد ہیں۔ بالاتفاق تقد جبت ہیں اور ان کی امامت مسلمہ ہے جس پر کسی کو اعتراض نہیں ہوا۔ صحاح ستہ میں ان کی اساد سے متعدد احادیث مروی ہیں۔

#### مذبهب

امام و کمع مسلک محدثین کے متبع تھے اہل الرای کو بنظر تحسین نہیں دیکھتے سے بلکہ بعض مسائل میں ان کو بدعتی قرار دیتے تھے رائے اور قیاس کو ناپند کرتے اور عمل بالحدیث کا نمونہ تھے۔ امام ترندی فرماتے ہیں۔

میں نے بوسف بن عیلی (ثقہ اور فاضل تھے ' تقریب) سے ساوہ فرماتے تھے میں نے و کمع سے سنا جب انہوں نے حدی کو اشعار کرنے والی روایت پیش کی تو فرمایا اهل الرائی (احناف) کے قول کی طرف مت دیکھو۔ قربانی کے جانور کو اشعار کرنا سنت ہے اور یہ بدعت کہتے ہیں۔ امام ترمذی فرماتے ہیں۔

میں نے ابو السائب (امام و کمع کے شاگرد اور ثقد تھے) سے سنا وہ فرماتے تھے ہم امام و کمع کے باس تھے اہل الرائی میں سے ایک مخص نے کما رسول اللہ طاہیئام نے اشعار کیا اور ابو حنیفہ اسے مثلہ (اعضاء کا کاٹنا) کہتے ہیں اور ابو حنیفہ نے اس کو مخعی سے روایت کیا ہے کہ اشعار مثلہ ہے تو ابو السائب نے فرمایا میں نے و کمع کو دیکھا کہ وہ سخت غصے میں آگر فرمانے گئے۔

اقول لک قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وتقول قال ابراهيم من تجھ سے رسول الله طافيام كى بات كر رہا ہوں اور تو كمتا ہے كه على نے يہ كما بـــ

تو اس لائق ہے کہ تجھے اس وقت تک قید میں ڈال دیا جائے جب تک تو اپنے اس قول سے باز نہیں آجا آ۔ (تر فدی مع تحفہ ص ۱۰۵ج ۲)

اس صحیح واقعہ سے معلوم ہوا کہ امام و کمت اہل الرائی کے فدہب کو بدعت سے تعبیر کرتے تھے اور یہ بھی واضح ہوا کہ وہ سنت کے خلاف کسی کا فتوی بھی سننا گوارہ نہیں کرتے تھے بلکہ وہ لوگوں کو اہل الرائی کے فدہب اور رائے سے منع کیا کرتے تھے۔ کرتے تھے۔ کرتے تھے۔

ایاکم ورائی ابی حنیفة (کتاب السنر ص ۲۲۷ ج۱)

لوگو۔ ہم ابو حنیفہ کی رائے سے بچو۔

امام و کمع کا امام صاحب کی رائے سے لوگوں کو باز رہنے کا مشورہ ان کے تجربہ کی بنا پر تھا وہ یہ تھا کہ ان کی نظر میں بسا او قات امام صاحب کی رائے حدیث کے خلاف جاتی تھی جیسا کہ امام ابو السائب فرماتے ہیں امام و کمع نے فرمایا۔ وجدنما ابا حنیفة خالف مائتی حد یث (آریخ بغداد ص ۲۰۸م ج ۱۳) امام صاحب نے میری دسترس کے مطابق دو سو احادیث کی مخالفت کی ہے۔

ان تقریحات سے واضح ہو جاتا ہے کہ امام و کمع فقہ حنی کو کچھ اچھا نہیں سمجھتے تھے۔ پھر ان واقعات سے علامہ شبلی کے اس قول کی حقیقت بھی معلوم ہو جاتی ہے کہ امام و کمع امام صاحب کی تقلید کرتے تھے اور ان کے قول کے مطابق فتوی دیتے تھے۔ اگر تقلید اس کا نام ہے کہ لوگوں کو اپنے امام کے ذہب سے بدخان کیا جائے۔ اسے بدعتی ذہب کما جائے اور لوگوں کو اس کے قبول کرنے سے بدخان کیا جائے۔ اسے بدعتی ذہب کما جائے اور لوگوں کو اس کے قبول کرنے سے روکا جائے تو امام و کمع ایسی تقلید سو امام و کمع اس کے بھی قریب بھی نہیں گئے تھے۔ تقلید اس دور میں تھی کب۔ یہ تو چو تھی صدی بھری کے بعد کی پیداوار ہے امام و کمع سے ایسی تقلید کا کیا جو ڑ۔

### مرجیہ کی مخالفت

امام ابن معین فرایا کرتے تھے کہ امام و کمع اصحاب الحدیث سے ہیں۔ جس کا واضح مطلب یمی تھا کہ وہ محدثین کی جماعت میں شامل تھے۔ امام و کمع مرجیہ سے سخت خالف تھے امام صاحب سے ان کی عدم موافقت کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ امام صاحب تھے اور ارجاء کی دعوت دیتے تھے۔ اور امام و کمع مسلک محدثین کے متبع ہونے کی وجہ سے مرجیہ کے سخت مخالف تھے۔ اور ان کا عقیدہ اور مذہب بالکل واضح تھا کہ

ایمان کم اور زیادہ ہو تا ہے۔ (کتاب السنہ ص ۳۱۰ و ص ۳۳۷ ج1) اس بنا پر وہ امام صاحب کے بارہ میں بھی حسن ظن نہیں رکھتے تھے امام مجمہ بن خالد مصیصی فرماتے ہیں۔

میں نے امام و مربع سے سنا جب ان سے امام ابو حنیفہ کے بارہ میں سوال ہوا تو انہوں نے فرمایا۔

> کان مرجیدًا" مری السیف (عقبل ص ۲۸۳ ج م) ابوحنیفه مرجی تھے جو تلوار کو جائز سجھتے تھے۔

نیز امام و محمع نے بھی فرمایا۔

جب ابو حنیفہ نے الرجاء کے حق میں کلام کیا تو امام ثوری کی ان سے مخاصمت ہو گئی تو ثوری فرمانے لگے۔

ینبخی ان ینفی من الکوفة او یخرج منها- (کتاب السنر ص ۲۲۲ج ۱) ابوحنیفہ تو اس لاکق ہیں کہ ان کو کوفہ سے نکال دیا جائے یا وہ خود کوفہ چھوڑ یں-

ركنيت

امام و کمع کی پیدائش ۱۲۸ یا ۱۲۹ کو ہوئی۔ (تاریخ بغداد ص ۲۹۷ ج ۱۱۳)
جبکہ یہ کمیٹی ان کی وادت سے آٹھ یا نو سال پہلے وجود میں آچکی تھی۔ جب
امام و کمع من بلوغت کو پنچ ہوں کے تو کمیٹی کی اپنی عمر بوری ہو چکی ہوگی بھلا
۱۲۹ھ میں پیدا ہونے والا بچہ جوان ہو کر اور عالم فاضل بن کر اس مجلس کا کیسے
مرکن بن سکتا ہے جو ۱۳۵ھ کو اپنا وجود کھو چکی تھی گویا کہ کمیٹی کے خاتمہ کے
وقت امام و کمع کی عمر سولہ سے ذائد نہ تھی تو کیا جو عقائد و ند ہب کے لحاظ سے
کمیٹی کے سربراہ سے اتفاق بھی نہ کرتا ہو اور اس کی قابلیت بھی کمیٹی کے قواعد و
ضوابط کے مطابق موثر نہ ہو تو پھروہ کمیٹی کا رکن ہو گا۔

# (۱۳۲۷) قاضی هشام بن یوسف

وفات ۱۹۷ھ

مولف انوار نے امام ہشام کو بھی اس فرضی سمیٹی کا رکن قرار دیا ہے اور فرمایا ہے کہ یہ محدث فقیہ 'امام صاحب کے تلمیذ خاص اور شرکاء تدوین فقہ میں تھے۔ (مقدمہ انوار ص ۲۰۷ج)

## علمي مقام

الم ہشام محدث عظیم اور صنعاء کے قاضی تھے الم معمر' ابن جریج اور ثوری وغیرہ اکابر محدثین کے تلمید اور الم شافعی' علی بن مدین' کی بن معین' اسحاق بن راہویہ وغیرہ نامور محدثین اور فقہاء کے استاذ تھے صبح مسلم کے علاوہ باتی صحاح کی بانچوں کتابوں میں ان کی مرویات موجود ہیں۔ تمام محدثین کرام کا ان کی ثقابت پر اتفاق ہے۔

#### ركنيت

المم ہشام كا اس كميٹى كا ركن ہونا تو بہت بعيد كى بلت ہے ان كا حفى المذہب ہونا بھى ثابت نہيں۔ پھر المم نھبى كى تحقیق كے مطابق ان كى بيدائش ١٨٤ جم الله كے بعد ہوئى ہے۔ (اللمحات ص ٥٢١ جم)

بھلا جو سمیٹی کے تھکیل کے سن میں پیدا ہوا ہو وہ عمر کے کس سن میں عالم بنے ہوں گے اور پھر جب کہ ان کا کوقہ میں آنا بھی امام صاحب کی زندگی میں معلوم نہ ہو۔ اور اپنی جوانی کی عمر تک اپنے آبائی ملک یمن میں رہے ہوں' امام ابراہیم بن مولیٰ فرماتے ہیں۔

امام ثوری جب یمن میں تشریف لائے تو انہوں نے ایک ایسے کاتب کا طلب کیا جو سریع الخط ہو تو امام ہشام کا انتخاب ہوا اور امام ہشام امام ثوری کے محرر اور

سکرٹری مقرر ہوئے۔ (تہذیب ص ۵۷ ج۱)

اس سے واضح ہے کہ امام ہشام اپنی جوانی تک اپنے وطن میں ہی رہے وہیں پڑھا اور کتابت سیکھی تو آپ غور کریں کہ اسنے مراحل طے کرنے میں کتنے سال صرف ہوئے ہوں گے اور جبکہ یہ فابت نہیں کہ امام صاحب بھی خود یمن آئے ہوں تو قاضی ہشام سے ان کی ملاقات ہوئی یا جوانی میں امام ہشام کوفہ میں وارد ہوئے ہوں تو انہوں نے امام صاحب سے پہلے فقہ حاصل کی ہو اور پھروہ سمیٹی کے رکن بنے ہوں۔

نیزوہ امام ثوری کے محرر تھے اور طاہر ہے کہ امام ثوری امام صاحب کے بارہ میں کیے نظریات رکھتے تھے ان کے پاس رہنے والا اور ان کی ملازمت کرنے والا بھل اس کمیٹی کا رکن بن سکتا ہے۔

لندا امام بشام کا اس ممیٹی کا رکن بنتا کسی صورت میں بھی خابت نہیں ہے۔ اور ان کا رکن ہونا خابت کیسے ہو آ جبکہ جس سمیٹی کا ان کو رکن خابت کیا جا رہا ہے اس سمیٹی کا خود وجود ہی خابت نہیں ہے۔

# (۳۵) شیم بن بشیرواسطی

وفات ١٨٣ه

ولادت ۵٠١ه

صاحب انوار فرماتے ہیں۔

موصوف محدث و فقیہ نیز امام اعظم کے اصحاب و شرکاء تدوین فقہ میں سے تھے۔ (مقدمہ انوار ص ۱۹۰ج ۱)

علامہ شبلی اور صارم صاحب نے ان کا تذکرہ نمیں کیا۔

## علمی مقام

موصوف ثقہ اور ثبت تھے سوائے تدلیں کے ان پر کوئی اور الزام نہیں۔ یہ بلند پایہ عالم اور فاضل تھے صغار تابعین اور کبار تبع تابعین سے علم حاصل کیا۔ امام مالک وری اور شعبہ جیسی بلند پایہ شخصیات امام جسیم کے تلافدہ میں شامل ہیں۔ صحاح سنہ کے ایک اہم راوی ہیں۔

#### مذبهب

موصوف کے بارہ میں اگرچہ بالصراحت معلوم نہیں ہو سکا کہ وہ ارجاء وغیرہ کے بارہ میں کیا نظریہ رکھتے تھے ہاں البتہ ان کے اساتذہ اور تلافدہ سے معلوم ہو تا ہے کہ وہ محدثین کرام کے طریق پر تھے۔ واللہ اعلم۔

### ركنيت

ایک روایت کے مطابق موصوف ٥٠١ کو واسط شرمیں پیدا ہوئے ابتدائی تعلیم وہیں حاصل کی ان کے والد ان کی اعلیٰ تعلیم کے حصول سے روکتے تھے جیسا کہ امام حربی فرماتے ہیں کہ

موصوف جب ابتدائی زندگی میں تحصیل علم حدیث کرتے تھے تو ان کے باپ

انہیں پڑھنے سے روکتے تھے گر موصوف اس کے باوجود پڑھتے رہے جی کہ قاضی واسط ابو شیبہ ابراہیم بن عثان سے مناظرہ کرنے لگے دریں اثناء موصوف ایک بار یمار ہوئے تو ابو شیبہ ان کی تمارداری کو آئے۔ اور انہیں یافتی اے جوان کے لفظ سے مخاطب کیا۔ تعنی مشیم اس وقت جوان تھے اس کے بعد ان کے والد نے مشیم کو تحصیل علم کی اجازت دے دی۔ (اللمحات ص ۱۲ مج م)

اس واقعہ سے مصرحہ ہے کہ موصوف عالم شبب میں اپنے آبائی شرواسط میں ہی مقیم تھے۔ علامہ ندوی فرماتے ہیں "موصوف ہشیم ۱۲۳/۱۲س میں تخصیل علم کے لئے مکہ مکرمہ میں قیام پذریہ تھے۔" (ایضا")

اس سے معلوم ہوا کہ موصوف جب حصول علم کی خاطر گھر سے نگلے تو وہ کمہ کرمہ تشریف لے گئے۔ اور بید وہ دور تھا جب اس فرضی کمیٹی کو قائم ہوئے تین یا چار سال کا عرصہ گزر چکا تھا۔ اور امام شیم ابھی کوفہ سے بہت دور کمہ کرمہ میں طالب علم ہی تھے۔ علامہ خطیب نے یہ بھی نقل کیا ہے کہ " شیم ایام قدیمہ سے اپنے شہرواسط سے بغداد آگر سکونت پذیر ہوئے تھے۔"
اس پر تبمرہ کرتے ہوئے علامہ رکیس احمد فرماتے ہیں

شربغداد کی آباد کاری ۱۳۳۱/۱۳۵ کے بعد ہی موصوف بغداد میں آباد ہوئے ہوں گے۔ گراس کا کوئی جوت نہیں کہ موصوف نے کوفہ کو بھی سکونت گاہ بنایا ہو حالانکہ تدوین کے ہر رکن کے لئے ضروری تھا کہ وہ کم از کم مجلس تدوین کے زمانہ وجود لینی ۱۲۱ھ سے لے کر ۱۵ھ تک کوفہ میں مستقل طور پر مقیم رہے گر ان کے بارہ میں اس امر کا جوت نہیں کہ وہ کوفہ میں مستقل ایک یا دو سال تک ہی مقیم رہے ہوں۔ البتہ تحصیل علم کے لئے وہ دو چار الا کوفہ میں ضرور رہے ہوں گے۔ (اللحات ص ۱۲۱۸ ج ۲)

علامہ ندوی کی اس شخنیق سے واضح ہو آ ہے کہ موصوف کوفہ میں بھی بھی مستقل طور پر آباد نہیں ہوئے جس سے ان کا اس فرضی کمیٹی کے رکن قرار پانے کی نفی از خود ہو جاتی ہے۔

# (۳۷) هنیاج بن سطام تیمی

وفات عداره

انوار کے مصنف نے هیاج کو بھی اس فرضی کمیٹی کا رکن قرار دیا ہے۔ (مقدمہ انوار ص اے اج ا)

جبکہ علامہ شبلی اور صارم صاحب نے ان کے بارہ میں خاموشی اختیار کی ہے۔ انوار کے مواف کے مطابق یہ بہت سے اوصاف کے حال تھے حدیث و فقہ میں محمرا مقام رکھتے تھے برے فصیح علیم ' سخی اور رحمل تھے امام صاحب سے ان کا برا محمرا تعلق تھا۔

## علمى مقام

ممکن ہے موصوف میں مذکورہ بیان کردہ تمام خوبیاں پائمیں جاتی ہوں گر راوی حدیث کی حیثیت سے ان کا درجہ محض ایک ضعیف راوی کا ہے اور تقریباً تمام محدثین کرام نے ان پر جرح کی ہے اور ان کو روایت حدیث میں ناقابل اعتاد قرار دیا ہے۔

امام ابن معین فرماتے ہیں ضعیف ہے کوئی شیئی نہیں۔

(الكامل ص ۲۵۹۲ ج ۷ و عقیلی ص ۳۹۹ ج ۴)

امام ابوحاتم نے فرمایا۔ اس کی روایت لی جائے گر اسے دلیل نہ بنایا جائے۔ امام ابوداؤد فرماتے ہیں محدثین نے اس کی حدیث کو چھوڑ دیا ہے۔ امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں متروک الحدیث ہے۔

امام سفیان بن لیقوب فرماتے ہیں اس کی حدیث سے بے رغبتی کی گئی ہے اور محدثین اسے ضعیف کہتے ہیں۔ الم صالح بن محمد فرماتے ہیں مکر الحدیث ہے۔ (تمذیب ص ۸۸ ج ۱۱) الم نائی فرماتے ہیں ضعیف ہے۔

(کتاب الفعفاء نسائی ص ۲۰۰۱) امام ابن حبان فرمات میں۔ یہ ثقہ راویوں کا نام لے کر معضل روایات بیان کرتا اور ثقات کی مخالفت کرتا یہ ناقابل جمت اور ساقط الاحتجاج ہے۔ (کتاب المجروحین ص ۹۹ جسس)

#### نزبب

امام ابن حبان فرماتے ہیں۔ هیاج مرجی تھا اور اس مذہب کی طرف دو سروں کو دعوت دیتا تھا۔ (کتاب المجروحین ص ۹۶ ج ۳)

## توثیق کی حقیقت

امام کی بن ابراہیم اور ذھلی اور کی بن احمہ سے ان کی ثقابت بیان کی جاتی ہے۔ اگر ایبا ہو بھی تو اتنے عظیم گروہ کی تضعیف کے مقابلہ میں ان کی توثیق کا کیا وزن۔ گر ثقابت کا یہ قول ثابت نہیں ہے۔ علامہ ندوی فرماتے ہیں۔ کی وزن۔ کی سے مروی ہونے والی سند میں احمہ بن مجمہ بن یلیین هروی کذاب ہے اور اس کذاب نے جس سے یہ سند نقل کی ہے اس کے روات غیر معروف ہیں اور حاکم کے حوالہ سے ذھلی کی طرف جو قول منسوب ہے اس کی سند ہی موجود نہیں۔ کی بن احمہ ہروی کا حال نامعلوم ہے۔ (اللحات ص اے ج س) لنذا۔ هیاج کی توثیق کی ایک محدث سے بھی ثابت، نہیں ہے۔ للذا۔ هیاج کی توثیق کی ایک محدث سے بھی ثابت، نہیں ہے۔

## ركنيت

کیا ایسا مخص جس کی ولادت کا زمانہ معلوم نہیں پھروہ اہل سنت سے ہٹ کر مرجی ندہب کا داعی ہو محدثین کرام کے نزدیک ناقابل ججت اور ناقابل اعتماد ہو وہ رکن بننے کے اہل ہے؟

# (٣٧) امام يجيل بن زكريا بن ابي زائده

وفات ١٨٣ه

ولادت 14اھ

علامہ شبلی نے سیرت نعمان ص ۱۳۷۵۔ صارم صاحب نے تاریخ الفقہ ص ۱۹ اور صاحب انوار نے امام لیجیٰ کو فقہ سازی کی مجلس کا رکن ہتلایا ہے اور بیہ ریمارک دیا ہے کہ۔

امام طحاوی نے کما کہ یجیٰ بن ذکریا امام اعظم کے ان چالیس اصحاب میں سے تھے جو تدوین فقہ میں مشغول تھے اور تمیں سال تک وہی مسائل مدونہ کو لکھتے رہے۔ (مقدمہ انوار ص ۱۹۳ج ۱)

# علمی مقام

امام یجیٰ بن ذکریا بہت بوے محدث اور نقیہ تھے۔ امام اعمش' ابن عون' عاصم الاحول اور دیگر کبار محدثین کرام کے تلمیذ رشید تھے۔ ان کا شار اتباع التابعین میں ہے۔ صحاح ستہ میں ان کی بہت سی احادیث موجود ہیں۔ معروف ائمہ ناقدین نے ان کی توثیق کی ہے۔ امام ثوری کے بعد ان کا مقام سمجھا جاتا ہے حدیث میں غلطی نہیں کرتے تھے امام ابن معین فرماتے ہیں صرف ایک حدیث میں غلطی کی ہے استے بوے محدث سے جو کشر الروایات ہو ایک غلطی کا ہو جانا کوئی عیب والی بلت نہیں۔

#### ندبهب

جرح و تعدیل کے مشہور امام عجل ؓ فرماتے ہیں۔

كان ممن جمع له الفقة والحديث وكان على قضاء مَنائن ويعد من حفاظ الكوفيين للحديث مفتيًا ثبتا صاحب سنة-

یہ ثقہ اور فقہ و حدیث کے جامع تھے مدائن کے قاضی اور حفاظ کوفہ میں شار کئے جاتے ہیں۔ ثقہ خبت مفتی اور صاحب سنت تھے۔

(تاریخ الثقات ص ایس)

یہ تو متعدد دفع گزر چکا ہے کہ سنت کا لفظ مرجیہ اور دیگر فرق بدعیہ اور ضالہ کے برخلاف خالص اہل سنت یعنی مسلک محدثین کے لئے خاص تھا۔ امام عجلی کی وضاحت سے معلوم ہو جاتا ہے کہ امام یکی بن ذکریا کا تعلق بھی محدثین کرام کے طقہ سے تھا پھر خصوصاً ان کے اساتذہ اور تلافدہ سے بھی اس کی تقویت ہو جاتی ہے کہ موصوف مسلک محدثین پر کاربند تھے۔

### ركنيت

موصوف کی علمی قدر و منزلت میں کسی کو بھی کوئی شبہ نہیں وہ ایسے ہی اوصاف کے حال تھے جیسا کہ ان کے تذکرہ میں موجود ہے ہو سکتا ہے کہ ان کا تلمذ اہام صاحب سے بھی رہا ہو۔ گر موصوف کے دعویٰ کے مطابق قرائن ان کی رکنیت کے خلاف ہیں۔ وہ اس لئے کہ بقول ان کے ۱۱۰ھ میں یہ کمیٹی قائم ہوئی اور بھی من اہام بجیٰ کی ولادت کا ہے۔ اور ان احباب کا یہ دعویٰ ہے کہ اس کمیٹی میں جو بھی مسکلہ طے پاتا اہام بجیٰ اسے ضبط تحریر کرتے۔ پھر انہوں نے یہ خدمت مسلسل تین سال تک انجام دی ہے جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ موصوف پیدا ہوتے ہی پہلے دن ہی قلم و قرطاس کو ہاتھ میں لئے احتاف کی اس علمی مجلس کی محرری کے لئے مجلس میں بہنچ گئے تھے۔ علامہ شبلی کی شخصی میں ان کی ولادت محرری کے لئے مجلس میں بہنچ گئے تھے۔ علامہ شبلی کی شخصی میں ان کی ولادت

گر امام ابن سعد جو تاریخ رجال کے مسلمہ امام ہیں وہ اور ان کے ساتھ

بعض دیگر مورخین فرماتے ہیں کہ امام یحیٰ کی وفات ۱۸۳ھ کو ہوئی ہے اور امام یعقوب فرماتے ہیں کہ وفات کے وقت ان کی عمر تریسٹھ سال تھی۔ اور امام ابن قانع نے ان کا سن وفات ۱۸۴ بیان کیا ہے۔ (تہذیب ص ۲۰۹)

ان ائمہ محقین کی آراء و تحقیق میں موصوف کا سن ولادت ۱۲۰ یا ۱۲۱ ہے۔ تو اس کا واضح مطلب ہے ہے کہ جب ہے کمیٹی قائم ہوئی تھی تو موصوف اس کے ایک سال بعد یا کمیٹی کی تشکیل کے سال میں پیدا ہوئے تھے تو کیا ایبا مخص جو تدون کے وقت پیدا ہی نہ ہوا ہو یا اگر ہے پیدا ہوا ہے تو اس کی عمر چند دن یا چند ماہ سے ذائد نہ ہو وہ محرری کرنے کی لیافت رکھ سکتا ہے اور پھر جو اس کمیٹی کے قواعد و ضوابط جن کا تذکرہ ابتدائیہ میں گزر چکا ہے چند ایام کی عمر کا بچہ ان کا حامل ہو سکتا ہے کیا اب بھی اس کمیٹی کے افسانہ ہونے میں کوئی شک و شبہ باقی رہ جاتا ہو سکتا ہے کیا اب بھی اس کمیٹی کے افسانہ ہونے میں کوئی شک و شبہ باقی رہ جاتا ہو سکتا ہے کیا اب بھی اس کمیٹی کے افسانہ ہونے میں کوئی شک و شبہ باقی رہ جاتا اور حاطب اللیل بنے میں کوئی کسر اٹھا نہیں رکھی وہ بھی اس موقع پر چونک اٹھے اور حاطب اللیل بنے میں کوئی کسر اٹھا نہیں رکھی وہ بھی اس موقع پر چونک اٹھے اور امام یکی کی مسلسل تمیں سال محرری کو غلط قرار دیا۔ (سیرت نعمان میں سال محردی کو غلط قرار دیا۔ (سیرت نعمان میں سال محردی کو غلط قرار دیا۔ (سیرت نعمان میں اس پر پچھ مطمئن امام یکی کی محردی کو امام طحادی کے نام منسوب کرنا ذہن اس پر پچھ مطمئن الم یکی کی محردی کو امام طحادی کے نام منسوب کرنا ذہن اس پر پچھ مطمئن

الم بین کی طرری او امام کاوی سے نام مستوب ارنا دہن اس پر پھ مسلمان نہیں ہو تا۔ بالفرض اگر امام طحاوی نے اس افسانوی حکایت کو بیان کیا ہے تو اس میں ان کی عدم تحقیق کا قصور ہے وہ ایک محدث تھے گر انہوں نے محدثانہ کردار اوا نہیں کیا اور ایک بے بنیاد بات کمہ دی۔ یا پھروہی بات ہے جو ان کے بارہ میں امام بینی نے فرمائی ہے کہ۔

الم طحاوی کی علم حدیث صناعت نہ تھی۔ چند باتوں کو من سناکر جمع کر لیتے ہے۔ (اسان ص ۲۷۷ج ۱) ہم کتے ہیں ان کا الم صاحب کی مجلس میں فقہ سازی کے لیے شریک رہنا حقائق کی روشنی میں غلط ہے اور جب کہ قرائن یہ ہیں کہ الم کیلی کا اس کمیٹی سے کوئی تعلق نہیں تھا جب یہ کمیٹی کے رکن بننے کے لائق ہوئے ہوں گے تو اس وقت کمیٹی اپنا وجود کھو چکی ہوگ۔ کیونکہ رکنیت کی جو شرائط ہوئے ہوں گے تو اس وقت کمیٹی اپنا وجود کھو چکی ہوگ۔ کیونکہ رکنیت کی جو شرائط

بیان ہوئی ہیں وہ پچیس تمیں سال سے کم عمر میں ممکن ہی نہیں خود جب امام صاحب نے اس مفروضہ کمیٹی کا آغاز (اگر کیا ہو) تو ان کی عمر چالیس سال تھی۔ صحیح بلت تو میں ہے کہ امام یمیٹی نہ تو اس کمیٹی کا کوئی وجود تھا۔

# (٣٨) امام يجيل بن سعيد القطان

ولارت ۱۹۸ وفات ۱۹۸ و

علامہ شبلی اور صاحب انوار نے اہام کیجیٰ قطان کو بھی اس فرضی سمیٹی کا رکن قرار دیا ہے اور دونوں حضرات نے ان کے بہت سے اوصاف اور مناقب بیان کئے ہیں اور اہام صاحب کا ان کو شاگرد قرار دیا ہے۔ علامہ شبلی نے ان کے بارہ میں بہت کچھ بیان کیا ہے جس کا مخص یہ ہے کہ۔

امام یکی قطان فن رجال کے بانی ہیں اور درس حدیث میں امام احمہ 'ابن مرخی وغیرہ کھڑے ہو کر ان سے حدیث کی تحقیق کرتے اور درس میں یہ نماز عصر سے لئے کر نماز مغرب تک برابر کھڑے رہتے۔ امام یکی امام صاحب کے درس میں اکثر شریک ہوتے اور اکثر مسائل میں ان کی تقلید کرتے ۱۹۳۰ھ میں پیدا ہوئے اور اکثر مسائل میں ان کی تقلید کرتے ۱۹۳۰ھ میں پیدا ہوئے اور ۱۹۸ھ میں بعدا ہوئے اور ۱۹۸ھ میں بعدا ہوئے۔ (سیرت نعمان ص ۱۹۲۲)

حدیث اور نقد میں امام صاحب کے شاگرد اور تدوین فقد کی مجلس کے رکن رکین تھے۔ (مقدمہ انوار ص ۲۰۸ج ۱)

# علمی مقام

ان حفرات نے امام یکی قطان کے جو فضائل و مناقب بیان کئے ہیں وہ بالکل درست ہیں بلکہ ان کا مقام اس سے بھی کمیں زیادہ ہے اکابر محد ثین امام سلیمان تیمی مید طویل 'ہشام بن عروہ ' مالک اور توری کے شاگرہ ہیں اور اس طرح امام ابن معین ' امام ابن مدین اور دیگر کثیر تعداد نامور محد ثین کرام طرح امام ابن معین ' امام ابن مدین اور دیگر کثیر تعداد نامور محد ثین کرام کے استاذ ہیں (فرحمم اللہ اجمعین) علم حدیث اور نقذ رجال کے مسلمہ اور قابل

جحت المام بیں بالاتفاق ثفد ثبت ہیں اور کتب محاح کے مرکزی راویوں میں سے ہیں۔ ہیں۔

#### مذبب

یہ مسلک محدثین پر تھے ان کے عقائد وہی تھے جو الل سنت محدثین کرام اور ائمہ حدیث کے تھے ایمان کی کمی اور زیادتی کے بارہ میں ان کا وہی ذہب تھا جو الل حدیث کا ہے مرجیہ والا نہیں تھا۔ وہ خود فرماتے ہیں۔

ما الركنا من اصحابنا ولا بلغنى الاعلى الاستثناء والايمان قول وعمل- (كتاب المنرص ٣١٠ ج ١)

میں نے اپنے اصحاب (محدثین میں سے) جس کو بھی پایا وہ ایمان میں استثناء جائز سمجھتے تھے۔ ایمان قول اور عمل کا نام ہے۔

معلوم ہوا کہ وہ اس مسئلہ میں امام صاحب کے ہمنوا نہ تھے بلکہ وہ امام صاحب کے ہمنوا نہ تھے بلکہ وہ امام صاحب کے ندہب کو محد ثین کے فرہب کے برخلاف سیحھتے تھے وہ ایمان کو قول اور عمل کا مرکب سیحھتے تھے اور اس میں اسٹناء کے بھی قائل تھے اسٹناء کا مطلب یہ ہے کہ ایماندار کے کہ میں انشاء اللہ ایماندار ہوں۔ احناف اس اسٹناء کو جائز نہیں سیحھتے جبکہ محد ثین کرام اسے جائز جانتے ہیں محد ثین کے پاس بہت سے واضح دلاکل ہیں جو کسی اور مقام پر ہم ذکر کریں گے۔

# امام صاحب کے بارہ میں موقف

بقول ان حضرات کے کہ وہ مسائل میں المم صاحب کی تقلید کرتے تھے اور یہ تو ظاہر ہے کہ جو کسی کی تقلید کرتا ہے وہ اس کے بارہ میں اچھا ہی موقف اور خیال رکھتا ہو تا ہے مگر موصوف المم صاحب کے بارہ میں وہ موقف نہیں رکھتے تھے

جس کا تقلید تقاضا کرتی ہے۔ چنانچہ امام یجیٰ قطان امام ثوری سے نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں

استتاب اصحاب ابی حنفیة ابا حنیفة مرتین (کتاب السنر ص ۱۹۲ ج ۱) اس طرح اور فرماتے ہیں۔

ہم بعض چیزوں میں امام صاحب پر عیب لگاتے ہیں اور جنہیں ہم اچھا سمجھتے ہیں ان میں موافقت کر لیتے ہیں۔ (الانتقاء ص ۱۳۱۱)

مذکورہ حوالہ سے امام یجیٰ کی امام صاحب کی تقلید کرنے کی حقیقت واضح ہو جاتی ہے۔

### ركنيت

امام کیلی قطان کا اپنابیان ہے کہ میں ۱۲۰ھ کو پیدا ہوا ہوں۔

(تهذیب ص ۲۱۹ ج ۱۱)

علامہ شیلی نے ان کی ولادت ۱۳۰۰ھ لکھی ہے آگر علامہ شیلی کے تحریر کردہ من کو تصحیف قرار نہ دیا جائے تو اس کا یہ مطلب ہے کہ امام یجیٰ سمیٹی کی تشکیل اور معرض وجود میں آنے کے دس سال بعد پیدا ہوئے ہیں۔

اور پھریہ پیدا بھی بھرہ میں ہوئے علم کا آغاز اور ابتداء بھی وہیں ہوئی۔ اور جب وہ علم کے مراحل طے کر رہے ہوں گے تو ادھر اس سمیٹی کی بساط لپیٹی جا رہی ہوگ۔ کیونکہ ۱۳۵ھ یا ۱۳۶ھ میں یہ سمیٹی اپنے انجام کو پہنچ پچکی تھی اور امام صاحب سرفتار ہو کر بس دیوار زندال چلے گئے تھے۔
گرفتار ہو کر بس دیوار زندال چلے گئے تھے۔

ہم کہتے ہیں امام بیجیٰ قطان کا امام صاحب کی مجلس میں کثرت سے شریک ہونا محض ایک افسانہ ہے کیونکہ ان کی ولادت اور امام صاحب کا جیل جانے کا زمانہ کثرت مصاحبت اور طویل صحبت کی نفی کر تا ہے۔

پھروہ امام صاحب پر تقید کرنے والے اور بعض مسائل میں ان پر عیب

لگاتے تھے جس سے واضح ہو تا ہے کہ وہ امام صاحب کے فدہب کے پیروکار نہ تھے محد ثین کرام بھی ان کو حنی بلاک میں نہیں سمجھتے تھے بلکہ ان کا انتساب امام مالک کی طرف تھا۔ امام خلیل فرماتے ہیں۔

هوامام بلا منافعة وهواجل اصحاب مالك بالبصرة

(تهذيب ص ۲۲۰ ج ۱۱)

وہ بلا مرافعت امام تھے اور بھرہ میں امام مالک کے جلیل القدر اصحاب میں سے تھے۔

لنذا ان کو امام صاحب کا مقلد قرار دینا اور پھر اس مصنوعی مجلس کا رکن باور کرانا محض ایک افسانہ ہے اور ان حضرات کی تھینچا تانی ہے۔

# (۳۹) قاضی ابویوسف<sup>۳</sup>

وفات ۱۸۲ھ

ولادت سااھ

موصوف قاضی صاحب کو نتیوں حضرات لیعنی علامہ شبلی' صارم اور مولف انوار نے نمیٹی کا رکن قرار دیا ہے۔

# علمی مقام

قاضی صاحب نے امام محمد بن اسحاق، قاضی بن ابی کیلی اور امام ابو حنیفہ و دیگر اساتذہ کرام سے علم حاصل کیا پہلے پہل قاضی صاحب کا تعلق قاضی ابن ابی لیلی کے حلقہ سے تھا پھر پجند وجوہ ان سے منقطع ہو کر امام صاحب کی صحبت میں چلے آئے۔ اس وقت ان کی عمر میں سال سے اوپر تھی۔ پھر اس کے بعد امام صاحب سے ان کی حیات تک مسلک رہے۔ صاحب انوار نے امام صاحب سے زمانہ صحبت سترہ سال ذکر کیا ہے۔

(مقدمه الانوار ص ١٣٤ ج ١)

قاضی صاحب فقہ ح<sup>ی</sup>فیہ میں بہت بلند مقام کے حامل ہیں بعض نے تو ان کو مجہتد مطلق بھی کہا ہے۔

(متندمه انوار ص ۱۷۶ ج ۱)

فقہ حفیہ کی تمام معنبر کتابوں میں قاضی صاحب کے اقوال بکشرت ذکور ہیں اور بعض جگہ تو ان کے اقوال کو درجہ قبولیت بھی حاصل ہے۔

### امام صاحب سے اختلاف

بلاشبہ انہوں نے اپنے استاذگرامی کی صحبت سے بہت استفادہ کیا۔ اور عدیم الوقوع فقہی موشگافیوں تک رسائی حاصل کی۔ گر اس کے باوجود انہوں نے امام صاحب سے عقائد اصول اور فروع میں اختلاف کیا۔ فقہی اختلافات تو اس قدر زیادہ ہیں کہ فقہ حنفیہ کی ہر کتاب کا ہرورق بلکہ ہر صفحہ اس پر شاہد عدل ہے۔ اور ایک مجتد کے لیا ہونا بھی جاہئے۔

### عقائديين اختلاف

گر عقائد جو مسلمات سے ہیں ان میں قاضی صاحب کا اپنے استاذ ذی وقار سے اختلاف ناقابل فنم ہے امام صاحب جیسا کہ متعدد مرتبہ گرر چکا ہے کہ وہ ایمان کی کمی و بیشی اور اعمال کا ایمان میں واخل نہ ہونے کے مسئلہ میں مرجیہ کے حامی سے اور میں ارجاء کا اثر پہلے پہل قاضی صاحب پر بھی غالب تھا جیسا کہ امام عقیلی نے رسند صحیح نقل فرمایا ہے کہ۔

قاضی شریک کی عدالت میں ابوبوسف کسی شمادت کے سلسلہ میں پیش ہوئے۔ تو قاضی شریک نے ان کی شمادت کو رد کر دیا اس واقعہ کے ناقل امام یمیٰ بن آدم (ثقه' فاضل ہیں تقریب) فرماتے ہیں میں نے قاضی شریک سے کما کیا آپ ابوبوسف کی شمادت کو رد کر رہے ہیں۔ تو انہوں نے فرمایا۔

انا اردشهادہ من یذعم ان الصلوہ لیست من الایمان۔ (لسان ص ۲۰۰ ج۱) میں ہر اس شخص کی شہادت کو رد کر دیتا ہوں جو سے خیال رکھتا ہو کہ نماز ایمان سے نہیں ہے۔

اس واقعہ سے بخوبی معلوم ہو جاتا ہے کہ اس شہادت کے موقعہ تک قاضی ابویوسف بھی اپنے استاذ کے ندہب ارجاء پر تھے گر بعد میں انہوں نے اس ندہب کو ترک کر کے اہل سنت کے ندہب کو اپنا لیا تھا امام ابن حبان فرماتے ہیں۔ تعیبہ

بن سعید نے فرمایا۔

سمعتابا يوسف يقول الايمان قول وعمل يزيدو ينقص

(كتاب الثقات ص ١٣٥ ج ٧)

میں نے ابوبوسف سے سنا وہ فرما رہے تھے کہ ایمان قول اور عمل ہے جو زیادہ اور کم ہوتا ہے۔

آمام ابن عدی ناقل ہیں کہ قاضی صاحب نے فرمایا۔

من قال ایمانی کایمان جبریل فهو صاحب بدعة

(الكامل ص ٢٦٠٣ ج ٧)

جو یہ کے کہ میرا ایمان جریل کے ایمان کے برابر ہے وہ بدعتی ہے۔ اعمال کو ایمان میں داخل سمجھنا اور اس میں کمی و بیشی کا نظریہ رکھنا اس کا واضح ثبوت ہے کہ قاضی صاحب نے اس بارہ میں اپنے استاذ کے ندہب کو ترک کر کے اہل سنت کا ندہب اینا لیا تھا۔

## نظريه تقليد

قاضی صاحب نے بہت سے مسائل میں اپنے استاذ امام ابو حنیفہ سے اختلاف کیا ہے جو اس بات کا بین اور واضح جُوت ہے کہ قاضی صاحب تقلید کو جائز نہیں سجھتے تھے۔ اگر ان کے نزدیک کی ایک مجتد کی تقلید جائز ہوتی تو وہ ضرور اپنے شخ اور استاذکی تقلید کرتے۔ گر انہوں نے ایبا نہیں کیا۔ بلکہ جس جگہ دلاکل کی رو سے مناسب سجھا اختلاف کیا۔ اس اختلاف کی بابت ان سے سعید بن ملم باحلی (جو عالم فاضل تھے) نے دریافت کیا تو قاضی صاحب نے فرمایا۔

انما کان ابوحنیفه مدر سا فما کان من قوله حسنًا قبلنان وما کان قبیحًا ترکناه علیه (آ*اریخُ بغراد ج ۱۳*)

امام ابو حنیفه استاذ بین ان کی احیمی بات کو ہم قبول کر لیتے اور دو سری کو

چھوڑ دیتے۔

اس کی تائید ایک اور روایت سے بھی ہوتی ہے جس کی سند میں پچھ مقال ہے کہ قاضی صاحب فرماتے ہیں۔

انا كنا ناتيه يدرسنا الفقة ولم نكن نقلده ديننا - (تاريخ بغدادج ١٣) مم امام ابو حنيفه سے فقه كا درس لينے آتے مگر مم دين ميں ان كى تقليد نميں كرتے تھے۔

خود قاضی صاحب اپنے فتووں کے بارہ میں فرماتے ہیں۔ لا یحل لا حدان یقول مقالتنا حتی یعلم من این قلنا ہ

(ايقاظ همم اولى الابصار ص ٤٠)

کسی کے لئے حلال نہیں کہ وہ بغیر دلیل معلوم کئے ہمارے قول کو اپنائے۔ ان آثار جیلہ سے معلوم ہوگیا کہ قاضی صاحب نہ خود تقلید کرتے تھے اور نہ کسی دوسرے کو تقلید کی اجازت دیتے تھے۔ مزید تفصیل ہماری کتاب مقلدین ائمہ کی عدالت میں سے ملاحظہ فرمائے۔

### قاضى القصناة

قاضی صاحب کا بچپن تک دستی اور افلاس سے دوجار تھا ہر طرف غربت کے ڈیرے تھے۔ کوئی مستقل اور مشحکم ذریعہ معاش نہ تھا۔ گر علمی ذوق ضرور تھا امام صاحب ان کی مالی معاونت کیا کرتے تھے۔ امام صاحب کی وفات کے سولہ سال بعد ۱۲۱ھ میں کا مالی معاونت کیا کرتے تھے۔ امام صاحب کی وفات کے سولہ سال بعد ۱۲۱ھ میں قاضی القصاۃ کے منصب پر فائز ہوئے۔ اور یہ ان کے لئے ایک بہت برا اعزاز تھا۔ جو جاہ و جلالت کے ساتھ ذریعہ معاش کا بھی سبب بنا۔ قاضی صاحب اس منصب جو جاہ و طلات کے ساتھ ذریعہ معاش کا بھی سبب بنا۔ قاضی صاحب اس منصب کیل پر سولہ سال حفی ندہب کے جیل پر سولہ سال حفی ندہب کے جیل پر سولہ سال حفی ندہب کے بیا۔ قاضی صاحب نے اس منصب سے پورا فائدہ اٹھایا اور بھیلنے اور نشودنما کے ہیں۔ قاضی صاحب نے اس منصب سے پورا فائدہ اٹھایا اور بھیلنے اور نشودنما کے ہیں۔ قاضی صاحب نے اس منصب سے پورا فائدہ اٹھایا اور

حنی ندہب کی اشاعت میں کوئی دقیقہ فرو گزاشت نہ کیا۔ جس سے یہ ندہب سرکاری تائید کے ساتھ بردی تیزی سے پھیلا۔

### طرز فيمله

قاضی صاحب جس دور میں اس منصب جلیل پر فائز ہوئے تھے وہ دور کچھ اس قتم کا تھا کہ عبای حکمرانوں میں عملی طور پر اتنی دینی شدت نہیں رہ گئی تھی جتنی کہ پہلے خلفاء میں تھی۔ بہا او قات فیصلے حکومت کے حسب منشا طے پاتے۔ اور اس کے لئے مختلف قتم کے بہانے تراشے جاتے اور غلط ذرائع استعال میں لائے جاتے گو اس قتم کے فیصلے قلیل الوجود تھے گر پھر بھی خصوصاً حکمران طبقہ کے برائم کے بارہ میں کافی حد تک نرمی برتی جاتی۔ حالا نکہ اسلام کی رو سے جرم جرم جرم جرائم کے بارہ میں کافی حد تک نرمی برتی جاتی۔ حالا نکہ اسلام کی رو سے جرم جرم جرائم کے نامہ شمری سے سرزد ہوا ہو یا حاکم وقت سے۔ گر حنفی فر بب والوں نے اس کے لئے ایک سل اور جاذت نظر اصول وضع کر دیا کہ۔

وكل شئى صنعه للامام الذي ليس فوقه امام فلا حد عليه الا القصاص-

(بدایہ ج ۲ ص ۵۲۰)

حاکم اعلیٰ جو کچھ بھی کر گزرے اس پر سوائے قصاص کے اور کسی جرم میں کوئی حد نہیں ہے۔

اس قانون اور اصول کی رو سے حاکم اعلیٰ کو ہر قتم کے جرم سے بری قرار دے دیا گیا۔ یہ غالبا اصول حکمران طبع کے مزاج کو سامنے رکھ کر وضع کیا گیا جس سے بعد میں آنے والے حالات نے کچھ اور ہی رنگ بدلا اور حکمران خود کو ہر قتم کے اصول سے بالاتر سمجھنے گئے۔ جس کی تقدیق مندرجہ ذیل کے دو واقعات سے ہوتی ہے امام عبداللہ بن مبارک فرماتے ہیں۔

جب مند خلافت پر خلیفه ہارون رشید التمکن ہوئے تو ان کا دل الیے باپ

کی ایک لونڈی کی طرف ماکل ہوا۔ خلیفہ نے لونڈی کو اپنی طرف کھنچنے کی پوری

کوشش کی۔ لیکن لونڈی نے یہ کمہ کر خلیفہ کی خواہش کو رد کر دیا کہ میں آپ

کے باپ کی لونڈی ہوں اور میں ان کے حرم میں رہ چکی ہوں اور وہ مجھ سے وطی

کرتے تھے۔ اس لئے میں اب آپ کے لئے طال نہیں ہوں (خلیفہ کی نظر قاضی
ابویوسف کی طرف انھی) اور قاضی صاحب کو بلانے کے لئے پیغام بھبجا اور کما کہ
یہ صورت پیش آئی ہے کہ لونڈی نے یہ عذر پیش کیا ہے کہ میں آپ کے باپ کی
موطوہ رہ چکی ہوں'کیا آپ کے پاس اس کا کوئی حل موجود ہے (قاضی صاحب
نے مسئلہ حل کر دیا) اور فتویٰ دیا کہ امیر المومنین آپ اس لونڈی کی بات صحح
سندی مسئلہ حل کر دیا) اور فتویٰ دیا کہ امیر المومنین آپ اس لونڈی کی بات صحح
سندی میں۔ لونڈی جو دعویٰ کرے تو آپ اس کی تصدیق کریں گے۔

اس واقعہ کو بیان کرنے والے امام عبداللہ بن مبارک فرماتے ہیں-

میری سمجھ میں نہیں آرہا کہ میں اس (حاکم) پر تعجب کروں جس نے مسلمانوں کے خونوں اور مالوں میں ہاتھ ڈالا اور اپنے باپ کی حرمت کا بھی پاس نہ کیا بلکہ اس کے ریزہ ریزہ کرنے پر تلا ہے یا اس لونڈی سے جس نے خود کو امیر المومنین سے ب راغب رکھا۔ یا اس فقیہ اور قاضی (ابویوسف) پر جس نے امیر المومنین کو اپنے باپ کی حرمت بھاڑنے اور اپنی شہوت کو پورا کرنے کا یہ فیصلہ دیا کہ اس کا گناہ میری گردن پر آنے دیں۔ (تاریخ الحجافاء سیوطی ص ۲۲۲)

اس واقعہ کو امام عجلی نے احمہ بن طنبل مروزی سے انہوں نے عبدہ بن سلیمان مروزی سے انہوں نے عبدہ بن سلیمان مروزی سے اسد صحح بغیر طلیفہ کے ذکر کے اختصار کے ساتھ ذکر کیا ہے جس سے اس واقعہ کی صحت بھینی ہو جاتی ہے۔ (عقیلی ص ۲۳۳ ج م)

دو سرا واقعہ جے امام عبداللہ بن یوسف فرماتے ہیں۔

خلیفہ رشید نے قاضی ابو بوسف سے کما کہ میں نے ایک لونڈی خریدی ہے اور استبراء رحم سے قبل میں اسے موطوہ بنانا جاہتا ہوں کیا اس کے جواز میں آپ

کے پاس کوئی حیلہ ہے قاضی صاحب فرمانے لگے کیوں نہیں؟ آپ لونڈی کسی اپنے نچے کو ہبہ کر دیں اور پھر آپ اس سے شادی کرلیں۔

امام اسحاق بن راہویہ (محدث کبیر اور بالاتفاق ثقہ) نے بیان فرمایا ہے کہ۔
خلیفہ نے قاضی صاحب کو رات کے وقت بلایا اور فذکورہ مسکلہ میں فتوئ طلب کیا۔ تو قاضی صاحب نے جواز کا فتوئی دیا تو خلیفہ نے ایک لاکھ درہم انعام کا علم نامہ جاری فرمایا تو قاضی صاحب فرمانے گئے۔ اگر امیر المومنین صبح ہونے سے علم نامہ جاری فرمایا تو قاضی صاحب فرمانے کی الفور ادائیگی کا علم جاری کیا تو کسی پہلے اداکرنے کو مناسب سمجھیں تو؟ خلیفہ نے فی الفور ادائیگی کا علم جاری کیا تو کسی نے کما فزانجی تو اب گھر جا چکا ہے اور دروازے بند ہیں۔ تو قاضی صاحب فرمانے گئے ہمیں جب بلایا گیا تھا تو اس وقت بھی دروازے بند تھے۔ میں بھی تو دروازہ کھول کر ہی یمال آیا ہوں۔ (تاریخ الحلفاء ص ۲۲۳)

شرعی احکام میں یہ حیلے بمانے محض خلیفہ کی خوشنودی اور غیر شرعی خواہشات کی محمیل کے لئے تراشے گئے تھے اسی طرح بیا اوقات قاضی صاحب خلیفہ کی رضا جوئی کے لئے اپنے فقہی ندہب تک کو بھی قربان کر دیتے تھے کتب فقہ میں جس کی متعدد مثالیں موجود ہیں۔ اختصار کے پیش نظر صرف ایک مثال مدید قار کین کرام کی جاتی ہے۔

ظیفہ ہارون رشید نماز عید بارہ تجمیروں کے ساتھ اوا کرتے تھے کیونکہ یہ ان کے دادا حضرت عبداللہ بن عباس واللہ کا ندہب تھا۔ ایک عید کے موقعہ پر قاضی ابویوسف بھی بغداد میں ہی تشریف فرما تھے۔ انہو لنے نماز عید پڑھائی۔ خلیفہ بھی اس نماز میں شریک تھے تو قاضی صاحب نے اس نماز میں حضرت عبداللہ بن عباس واللہ کے ذہب کے مطابق زوا کہ تجمیروں سے نماز عید پڑھائی۔

(تعليق على الحدايه ص ١٧١٦ ج ١)

امام الهند شاہ ولی اللہ محدث وہلوی نے تو قاضی صاحب کے ساتھ امام محمد کو بھی مابن عباس کے ندہب کے مطابق عید کی سکمبیریں کہا کرتے

تھے فرماتے ہیں۔

بے شک ابوبوسف اور محمد عیدین میں ابن عباس طاف کی تکبیریں کما کرتے سے وہ اس لئے کہ ہارون رشید اپنے دادا کی تکبیرات کو پند کر تا تھا۔

فقہ حنفی کے دو برے سطونوں نے محض خلیفہ کی خوشنودی کے لئے اپنے فقہی نمہب کو چھوڑ دیا حالا مکہ اس مسکلہ میں فقہ حنفی کا حضرت عبداللہ بن عباس طرفی سے شدید اختلاف ہے حضرت عبداللہ بن عباس مع تحبیر تحریمہ بارہ تحبیرات کے قائل ہیں۔ جبکہ حنفی صرف چھ زوائد تحبیروں کی اجازت دیتے ہیں۔

ان واقعات کی روشنی میں اگر ہے کما جائے کہ حاملین فقہ حنی کا تقریباً عمومی مزاج ہے رہا ہے کہ اس فرجب کو سرکاری مویدات کی نظر کیا جائے خواہ بنیادی اصولوں سے ہاتھ ہی دھونا پڑے گر حکمران طبقہ ہاتھ سے نہ نکل جائے اور ہے مزاج آج بھی مختلف اندازوں میں پایا جاتا ہے فقہ حنی میں نماز جنازہ غائبانہ جائز نہیں گر جب کوئی حکمران فوت ہو تو اس کی نماز جنازہ غائبانہ پڑھی جاتی ہے جیسا کہ ضیاء الحق کی باقاعدہ اعلان اور اشتمار دے کر نماز جنازہ غائبانہ پڑھائی گئی اور اخبارات میں باقاعدہ اس کی تصویر بھی چھیں۔

## اپنے فتووں کے بارہ میں موقف

علامہ رکیس ندوی نے تذکرہ الحفاظ اور العبرزہی کے حوالہ سے امام کی نیشا بوری کے حوالہ سے یہ واقعہ بیان کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا۔

قاضی ابویوسف جرجان میں قیام کے زمانہ میں بیار ہوگئے۔ میں ان کے پاس
گیا ہوا تھا۔ انہوں نے فرمایا لوگو تم گواہ رہو میں نے لوگوں کو جتنے بھی فتوے دیئے
ہیں ان سب سے رجوع کرتا ہوں۔ سوائے ان فتوں کے جو کتاب اللہ میں موجود
ہیں اور جن پر مسلمانوں کا اتفاق ہے۔ (اللمحات ص ۱۰۹ ج مم)
ایک روایت کے یہ الفاظ ہیں۔

#### قدرجعنا عنهالا ما وافقكتاب الله وسنة نبيم

(كتاب الفعفاء نسائي ص ٣١٠)

ان فتوں کو چھوڑ کر جو کتاب و سنت کے موافق ہیں باقی تمام سے میں نے رجوع کیا ہے۔ ندکورہ الصدر حقیقت سے واضح ہو تا ہے کہ قاضی صاحب نے عند الموت محسوس کر لیا تھا کہ ان کے پچھ فتوے کتاب و سنت کے خلاف ہیں۔ ہو سکتا ہے کہ وہی فتوے قیامت کے دن میرے مواخذہ کا سبب بنیں للذا بمتری اسی میں ہے کہ وہی فتوے قیامت کے دن میرے مواخذہ کا سبب بنیں للذا بمتری اسی میں ہے کہ وقت آنے سے پہلے ہی ان سے رجوع کر لیا جائے۔

قاضی صاحب کا اپ فتوں سے رجوع کرنا مقلدین حفرات کے لئے باعث عبرت اور لمحہ فکریہ ہے جو بغیر کی تحقیق کے اپ ائمہ کے فتوں کو عمل کے کرف آخر سجھتے ہیں۔ جب ائمہ کرام اپ ان فتوں سے جو کتاب و سنت کے موافق نہیں تھے اور سقاضا بشریت ان کا صدور ائمہ کرام سے ہوگیا تھا معلوم ہونے پر انہوں نے ندامت کا اظہار بھی کیا اور ان فتوں سے بریت بھی کرلی۔ اور کئی موقعوں پر اپ فتوں پر بلا تحقیق اور بلا دلیل عمل کرنے سے بھی منع فرمایا تو پھر کیا وجہ ہے کہ مقلدین حضرات جو اپ ائمہ کی تقلید کا دم بھرتے ہوئے تھکتے نہیں وہ ان کے اس بارہ بیں ارشاد اور تھم کو قابل الثقات اور لائق توجہ نہیں گردانتے۔ اگر وہ ائمہ کے ایے فتوں پر عمل کرنے پر مصرییں تو گویا وہ اپ ائمہ کر انشاء اللہ بری ہو جائیں گے گران کے حکم کی تقیل اور تقلید نہیں کرتے بلکہ حکم عدولی اور مخالفت کرتے ہیں۔ ائمہ کے حکم کی تعیل اور تقلید نہیں کرتے بلکہ حکم عدولی اور مخالفت کرتے ہیں۔ ائمہ کے حکم کی تعیل اور تقلید نہیں کرتے بلکہ حکم عدولی اور خالفت کرتے ہیں۔ ائمہ کے حکم کی تعیل اور تقلید نہیں کرتے بلکہ حکم عدولی اور خالفت کرتے ہیں۔ ائمہ کے حکم کی تعیل کی بی کیا عذر بوگا جنہوں نے ائمہ کے منع کرنے کے باوجود ان کے حکم کی تعیل کی جب کی تعیل جب کی تعیل جب اور عمل سمجھاجو کتاب و سنت کے موافق نہ تھے۔ حدوں کو بھی قابل جب اور عمل سمجھاجو کتاب و سنت کے موافق نہ تھے۔

تعديل

ہم الم صاحب کے حالات میں وضاحت کر آئے ہیں کہ المم صاحب کا

مدرسہ دارالحدیث نہیں تھا بلکہ وہال زیادہ تر بحث و سمجیص قیاس و آراء کے بل بوتے پر ہوتی تھی۔ قاضی صاحب بھی اس فضا میں علمی پرورش پا رہے تھے اس لئے ان پر بھی قیاس کی چھاب غالب تھی۔ گر انہول نے امام ابو حنیفہ کے علاوہ بھی بعض دیگر اہل علم سے استفادہ کیا تھا جن کا میلان حدیث کی طرف تھا ان کی وجہ سے قاضی صاحب بھی اپنے حلقہ کے تمام احباب میں حدیث میں زیادہ دسترس رکھتے تھے گر ایک راوی کی حیثیت سے متازعہ فیہ مخصیت تھے۔ اکثر محد ثین کرام کے نزدیک حدیث میں ضعیف تھے چند ایک محدثین کرام نے ان کی توثیق بھی کی جہر کی تفصیل حسب زبل ہے۔

امام نسائی فرماتے ہیں۔ ابوبوسف ثقد تھے۔

امام عمرو بن ناقد فرماتے ہیں۔ صاحب سنت سخے۔ ابوطاتم فرماتے ہیں۔ ان کی حدیث کھی جائے۔ مزنی فرماتے ہیں اپنے احباب میں حدیث کی سب سے زیادہ اتباع کرتے سخے۔ ابن معین فرماتے ہیں اصحاب الرائی میں سے ان سے زیادہ کوئی نہ حدیث والا ہے اور نہ ہی کوئی اثبت ہے۔ امام بزید بن ہارون فرماتے ہیں میں ان سے روایت لیتا ہوں۔ امام ابن عدی فرماتے ہیں جب یہ تقہ سے روایت کرنے والا بھی تقہ راوی ہو تو پھر ان کی روایت میں کوئی حرج نہیں۔ (میزان ص ۲۳۲ ج م)

امام ابن حبان فرماتے ہیں۔

یہ شیخ متقن تھے سوائے فروع کے صاحبین کے ندہب پر نہیں چلے۔ مسکلہ ایمان اور قرآن میں ان سے مختلف تھے۔ (اسان ص ۳۰۱ج۲)

یہ وہ چند اقوال ہیں جو محدثین کرام سے راقم کو قاضی صاحب کی توثیق یا مدح میں ملے ہیں ان اقوال میں سوائے امام نسائی اور ابن حبان کے کسی اور قول سے قاضی صاحب کی مطلق توثیق ثابت نہیں بعدتی گو کہ تعدیل کا جزوی خاکہ پایا جاتا ہے بسرحال موصوف امام نسائی اور ابن حبان کے نزدیک ثفتہ تھے گریہ معلون،

نہیں کہ امام نسائی نے سنن میں اور امام ابن حبان نے السحیح میں ان سے کوئی حدیث روایت کیوں نہیں کی۔

7.7.

قاضی صاحب کی تجریح اور تضعیف بیان کرنے والوں کی تعداد توثیق کرنے والوں کے مقابلہ میں بہت زیادہ ہے اور تجریح کے الفاظ بھی نسبتاً سخت ہیں۔ پھر تجریح کے الفاظ بھی نسبتاً سخت ہیں۔ تجریح کرنے والوں میں عام محد ثین کے ساتھ ان کے استاذ گرامی بھی شامل ہیں۔ امام صاحب سے سند صحیح منقول ہے کہ وہ فرماتے ہیں۔

الا تعجبون من يعقوب يقول على ما لا اقول-

( آریخ صغیر ص ۲۰۰ والکامل ص ۲۹۰۳ ج۲)

کیا تم یعقوب (ابویوسف کا نام گرای ہے) سے تعجب نہیں کرتے کہ مجھ پر وہ بات کتا ہے جو میں نے کمی نہیں ہوتی۔

امام صاحب سے بد بھی منقول ہے۔

ابویوسف یکذب علی۔ یہ مجھ پر جھوٹ باندھتا ہے۔

(الكائل ص ١٤٠٣ج٢)

الم صاحب کے ان ندکورہ اقوال نے واضح ہو جاتا ہے کہ ان کے نزویک قاضی صاحب قابل اعتماد نہ سے بلکہ کذاب سے اور کذاب ہونا عگین اور مفسر جرح ہو۔ جب کہ ان کے کذاب ہونے کی تصریح خود امام صاحب نے فرمائی ہے اب دیکھنا ہے کہ مقلدین حضرات ندکورہ اقوال کی روشنی میں قاضی صاحب کو کس مقبہ میں شار کرتے ہیں۔

الم بخاری فرماتے ہیں محدثین نے انسیں چھوڑ دیا تھا۔

امام فلاس فرماتے ہیں۔ صدوق ہیں گر غلطیاں بہت کرتے تھے۔ (کثیر الغلط ہونا جرح مفسر ہے مہم نہیں ہے۔) الم فنیل بن عیاض سے قاضی صاحب کے علم کے بارہ میں پوچھا گیا تو فرمانے لگے کونسا علم؟

امام عبدالله بن ادريس فرمات بير- ابويوسف فاسق ب-

(لسان ص ۲۰۱۹ ج ۲)

امام ابن معین فرماتے ہیں۔ یہ حدیث کو نہیں پیچانتے تھے۔ (عقیلی ص ۳۳۹ ج م

قبل ازیں تعدیل میں امام ابن معین کا قول گزر چکا ہے کہ قاضی صاحب اصحاب الرائے میں سب سے زیادہ حدیث کے پیرد کار تھے جس کا مطلب یہ ہے کہ وہ اہل الرائی میں عامل بالحدیث تھے جیسا کہ امام ابن معین سے یہ قول بھی منقول ہے کہ۔

ابولوسف اہل حدیث کی طرف ماکل تھے۔ میں نے ان سے روایات لکھی ہیں۔ (آریخ ابن معین ص ۱۰۸ ج۲)

قاضی صاحب کا اہل حدیث کی طرف میں میلان حدیث کی اتباع کا سبب تھا گر بحیثیت راوی امام ابن معین انہیں فن حدیث کا ماہر نہیں مانتے تھے بلکہ وہ اس میں کزور سمجھتے تھے۔ جیسا کہ امام زہی نے امام ابن معین سے قاضی صاحب کا لین الحدیث ہونا بھی بیان کیا ہے۔ (میزان ص ۲۳۲ ج م)

اور یہ بھی آمام ابن معین سے .سند صحیح مروی ہے کہ قاضی صاحب سے حدیث نہ لکھی جائے۔ (الکامل ص ۲۶۰۲ ج۲)

امام یزید بن ہارون فرماتے ہیں۔

لا يحل الرواية عنه انه كان يعطى اموال اليتامى مضاربته و يجعل الربح لنفسم (عقيلي ص ١٣٠٩ ج م)

قاضی ابو یوسف سے روایت لینا جائز نہیں اس لئے کہ یہ بیمیوں کے مال مضاربت یر دیتے تھے اور نفع خود لے جاتے تھے۔ امام ثوری فرماتے ہیں۔ ابویوسف مجھ سے کافی عرصہ تک ایک حدیث پوچھے رہے گرمیں انہیں نااهل سمجھ کر حدیث بیان نہ کریا۔ اتفاقا ایک دن میں خلیفہ ہارون کی مجلس میں حاضر تھا تو قاضی صاحب نے کما امیر المومنین ان کے پاس ایک عمدہ حدیث ہے۔ آپ ان سے وہ پوچھے۔ میں نے خلیفہ کے کہنے پر حدیث بیان کردی تو ابویوسف نے اسے چوری کرلیا۔ (عقیلی ص ۲۳۳۳ ج ۲)

ام احمد بن حنبل سے اسد بن عمرو اور قاضی ابویوسف کے بارہ میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا۔

لا ینبغی ان یردی عنهم۔ (عقیلی ص ۴۴۴ ج ۴)
یہ اصحاب الی حنیفہ اس لاکق نہیں ہیں کہ ان سے روایت لی جائے۔
امام جوزجانی فرماتے ہیں۔
اللہ تعالی ان سے فارغ ہے۔ (احوال الرجال ص ۷۷)
اللہ قامی فرماتے ہیں خیہ شئی۔

(نصب الراب ص ٢٠٨٣ ج ١) (ص ٣٥٨ ج ٢) الم عبدالله بن مبارك سے قاضى صاحب اور امام محد كے بارہ ميں يوچھا گيا كه ان دونوں ميں سے بڑا عالم كون ہے؟ تو امام ابن مبارك نے جواب ديا۔

لا تقل ايهما اعلم ولكن قل ايسهما اكذب (الكائل ص ٢٩٠٢ ج ٢)

ي نه كموكه ان دونول ميں بڑا عالم كون ہے بلكہ يه كموكه ان دونول ميں بڑا كذاب كون ہے۔

قار ئين كرام!

قاضی صاحب کے بارہ میں محدثین کے تعدیلی اور تضعیفی فیطے آپ کے سامنے ہیں ہم ان پر کوئی حاشیہ آرائی نہیں کرنا چاہتے ہاں یہ بات ضرور ہے کہ حدیث کی معتبراور مشہور کتابوں خصوصاً صحاح ستہ میں ان کی سند سے کوئی روایت منقول نئیں ہے ان کی روایات کا اگر کہیں وجود ہے تو وہ طبقہ ٹا انہ اور رابعہ کی

کتابوں میں ہے یا چرجو ان کی تصنیف کردہ ہیں گر ان کی تصنیف کردہ کتابیں بھی عند العلماء درجہ مقبولیت سے قاصر رہی ہیں۔ اور ثقه محدثین کی کتابول کی طرح موثر کردار کے ساتھ اپنا مقام پیدا نہیں کر سکیں۔

### ركنيت

قاضی صاحب کی ولادت کا سال ساالھ ہے جب کہ ابتداء" وہ قاضی ابن ابی لیا کے علقہ سے تعلق رکھتے تھے اور بعد میں امام صاحب کے حلقہ میں چلے آئے محقین احناف کے مطابق جیسا کہ اجمالاً پہلے گزر چکا ہے امام صاحب سے قاضی صاحب کی مصاحب کا کل زمانہ سترہ سال ہے جبکہ یہ کمیٹی ۱۱ھ کو قائم ہو چکی تھی اور امام صاحب کی وفات ۱۵۰ھ میں ہوئی ہے تو اس حساب سے قاضی صاحب کا امام صاحب کی وفات ۱۵۰ھ میں ہوئی ہے تو اس حساب سے قاضی صاحب کا امام صاحب کی شاگردی میں آنے کا زمانہ سااھ بنتا ہے یعنی کمیٹی قائم ہونے کو تیرہ سال گزر چکے تھے پھر انہوں نے سالھ کے بعد امام صاحب سے تعلیم عاصل کی اور فراغت کے بعد اس کے رکن منتخب ہوئے جو سارا عرصہ تقریباً تیرہ سال کا بنتا ہے جس میں اگر تعلیم کے دس سالوں کو نکال دیا جائے تو گویا کہ کمیٹی کے انجام کہ قاضی صاحب کی کل تین سالہ رفاقت بنتی ہے جس سے اس سارے افسانہ کی حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ قاضی صاحب کمیٹی کے اولین ممبران میں سے تھے حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ قاضی صاحب کمیٹی کے اولین ممبران میں سے تھے حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ قاضی صاحب کمیٹی کے اولین ممبران میں سے تھے حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ قاضی صاحب کمیٹی کے اولین ممبران میں سے تھے حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ قاضی صاحب کمیٹی کے اولین ممبران میں سے تھے جسے میں اگر کے محرد اور ناظم بھی تھے۔

پر دپیگنڈہ ہی سے تو الی بے بنیاد چیز کا وجود منوایا جا سکتا ہے۔ مگر جب حقیقت کی سان پر اس کو تراشہ جائے تو یہ اپنا وجود کھو دیتی ہے۔

بھر قاضی صاحب تو خود امام صاحب کے نزدیک کذاب اور ناقابل اعتماد تھے اور قاضی صاحب کے امام صاحب سے اعتقادی اور فروعی اختلافات تھے تو کیا یہ سمیٹی تضادات کا مجموعہ تھی۔

# (۴۰) بوسف بن خالد سمتی

وفات ۱۹۰ھ

ولادت ١٢٣ه

صاحب انوار رقم طراز ہیں۔

یوسف سمتی امام صاحب کے علاقہ و اصحاب میں مشہور عالم' فقیہ کامل و محدث ثقہ تھے تدوین فقہ میں شریک رہے۔ (مقدمہ انوار ص ۲۰۵ج ۱)

#### مذبهب

موصوف اہل سنت سے بہت دور جمیت کے حامی اور موید سے امام ابوحاتم فرماتے ہیں میں نے اس کی ایک کتاب دیکھی ہے جو اس نے جمید کی تائید میں لکھی ہے اس کتاب میں موصوف نے قیامت اور میزان (ترازو اعمال) کا انکار کیا ہے۔ (میزان ص ۲۲۲ ج ۲)

اور امام ابن حبان نے ان کو مرجی بھی قرار دیا ہے۔ (کتاب المجروحین ص ۱۳۱ج ۳)

### 7.

راقم کے علم میں نہیں کہ کسی معروف محدث نے سمتی صاحب کی توثیق کی ہو اور اسے حدیث میں قابل اعتاد قرار دیا ہو ہاں البتہ ان پر اتنی سکین جرح ہے کہ اس جرح کے اوپر کوئی اور جرح ممکن نہیں۔
لمام جوذ جانی فرماتے ہیں غیر ثقہ ہے۔ (احوال الرجال ص ١٠٤)

الم بخاری فرماتے ہیں اس سے سکوت اختیار کیا گیا ہے اور ابن معین سے نقل کرتے ہیں کہ محدثین نے اس پر کذاب ہونے کی چوٹ لگائی ہے۔
(باریخ صغیر ص ۲۰۴ و کتاب الفعفاء بخاری ص ۲۸۰)
ابن سعد فرماتے ہیں ضعیف ہے۔
امام نسائی فرماتے ہیں ثقہ نہیں۔
امام شافعی فرماتے ہیں ۔ ثقہ نہیں۔ (میزان ص ۱۲۳ ج ۲۷)
امام یحقوب فرماتے ہیں اہل دیانت اور معرفت اس سے روایت نہیں لیتے۔

امام عجل فرماتے ہیں۔ متروک ہے۔ امام ابن معین فرماتے ہیں۔ بہت بردا جھوٹا خبیث' اللہ کا وسمن' بہت بردا زندیق ہے اس کی حدیث نہ لکھی جائے۔ امام عمرو بن علی فرماتے ہیں کذاب ہے۔ امام ابوداؤد فرماتے ہیں۔ کذاب ہے۔ امام معمر فرماتے ہیں۔ کذاب ہے۔ (تہذیب ص ۱۱۱۱ و ص ۱۱۲۲ ج ۱۱) امام ابن حبان فرماتے ہیں۔

کان یضع الاحادیث علی الشیوخ ویقرئها علیهم ثم یرویها عنهم لا تحل الروایة عنه بحیلة ولا احتجاج به بحال (کتاب المجروحین ص ۱۳۱ ج ۳)

یه شیوخ کے نام پر روایتی گر کر پھر انہیں شیوخ پر پڑھ دیتا اور انہی شیوخ کے نام پر روایت گر کر دیتا تھا اس سے کسی صورت میں بھی

روایت لینا جائز نمیں اور نہ ہی اس سے دلیل پکڑنا جائز ہے۔

یہ تو بھی اس کی روایت میں حالت اب صاحب انوار کے الفاظ کا کہ یہ محدث ثقہ ہے اندازہ کیجئے۔ انہوں نے کس دیدہ دلیری ہے معاملہ کو الث کر دیا۔ ایک کذاب کو یک قلم ثقہ قرار دے دیا۔

## ركنيت

امام ابن سعد فرماتے ہیں۔

اس نے ١٢ سال كى عمر ميں وفات پائى۔ اور ابن قانع فرماتے ہيں ١٩٥ كو فوت ہوا۔ تو گویا كہ موصوف سمتی ١٢١ه كو پيدا ہوئے ہے جبكہ فقہ ساز كميٹى كى عمر تين سال ہو چكى تقى كھر سمتى صاحب جوان ہوئے علم حاصل كيا۔ اتى دير كو كميٹى اپنى طبعى عمر بورا ہونے كے قريب ہوگئے۔ اور بتقریح امام طحاوى ان كى امام صاحب سے مصاحبت صرف اڑھائى سالہ ہے تو اب سوال پيدا ہوتا ہے كہ ان اڑھائى سال ميں انہوں نے امام صاحب سے فقہ سكھى ہوگى ياكہ وہ پہلے دن سے اڑھائى سال ميں انہوں نے امام صاحب سے فقہ سكھى ہوگى ياكہ وہ پہلے دن سے ہى كميٹى كے اہم ركن قرار ديئے گئے ہے۔

کھر جو قرآن کے بیان کردہ عقائد لازمہ کے رد میں محض جمیت کی تائید میں کتاب تالیف کرتا ہے اور ترازہ اور میزان کا انکار کرتا ہے تو کیا ایسا مخص رکنیت کے لائق ہو سکتا ہے؟ خبیث اور کذاب آدمی کی لیافت کیا ہو سکتی ہے؟ جب کمیٹی ہی نہیں تو رکنیت کیسی اور لیافت کیا؟

## مجلس فقه سازي كاانجام

بالاخر اس سمینی کا انجام وہی ہوا جو کسی بھی پروپیگنڈہ اور جھوٹ کی بنیاد پر قائم کی گئی چیز کا ہوتا ہے۔ اس سمیٹی کے چالیس ارکان کی عرق ریزی' محنت شاقہ' جمد بلیغ کو ردی سمجھ کریا کسی اور وجہ سے بیکار کر دیا گیا اور اس کے تحقیق شدہ اور مرتب کردہ تیرہ لاکھ مسائل کو ایسے معدوم کر دیا گیا کہ آج صفحہ ارض پر ان کا کوئی وجود ہی نہیں۔ اس کی وجہ سے نہیں تھی کہ ان کو بیکار سمجھ کرضائع کیا گیا ہے بلکہ حقیقت ہیں ہے کہ ایسی سمیٹی کا امام صاحب کی ذیر گرانی قیام وجود میں نہیں بلکہ حقیقت ہی ہے کہ ایسی سمیٹی کا امام صاحب کی ذیر گرانی قیام وجود میں نہیں

آیا۔ اس کمیٹی کو تو اہام صاحب کے تقریباً چار سو سال بعد خیالی وجود میں متشکل کیا گیا گرچونکہ یہ سراسر افسانہ اور جھوٹ تھا اس کئے جب بھی اہل تلم اور اہل علم نے اس کمیٹی کی نقاب کشائی کی تو پردہ کے پیچھے سوائے پروپیگنڈہ کے پچھ نظرنہ آیا۔

اختتم بحمد الله الكتاب "داستان حنفيه" وله المنة والاحسان واليه المرجع والماب

كتبه

ُ ابو انس محمد ليحيٰ بن محمد يعقوب كوندلوي



# مصادر و مراجع

القرآن الكريم تنزيل من الرحمن الرحيم

۲- احوال الرجال- امام ابو اسحاق الجوزجاني م ۲۵۹هه تحقیق مبحی البدای ط مئوسته الرساله

٣- اسد الغابد إمام ابن اثيرم ١٣٥ ه ط الرياض

ه- اعلام المو تعين- أمام ابن القيم م 20ھ ط مصر-

٥- الاكمال في اساء ارجال ملحقه مفكوة خطيب تمريزي ط كراجي

٢- ابوحنيفه كي قانون ساز سميني- مولانا كرم الدين سلفي ط اداره احياء السنر مرجاكه

. ٧- المام الكلام- مولانا عبدالحي الكفتوي ١٠٠١ه ط اداره احياء السنر محمرجاكه

٨- الانتقاء- امام ابو عمر ابن عبد البر الاندلسي القرطبي م ١١٣ ١١ ط بيرونت

٩- الانصاف شاه ولى الله محدث والوى م ١١٤١ه ط بيروت

١- ايقاظ ممم اولى الابصار- المم صالح بن محمد الفلاني ١٢١٨ ط كوجر انواله

الد التاريخ الم يجي بن معين م ٢٣٣ه ط الرياض

١٢- تاريخ بغداد- الامام ابو بكراحمه بن على الخطيب البغدادي م ١١٣ ١٨ ه ط بيروت

سال تاريخ الثقات الم عبل م ١١١ه محقيق عبدالمعطى ملجى طبيروت

١٨٠ تاريخ الحلفاء علامه جلال الدين السوطي م ٩١١ه ط كراجي

۵- التاريخ الصغير- الم بخاري م ۲۵۲ه ط مكتبه اثريه سانگله حل

١٦- تاريخ الفقه- قاضي ظهور الحن تقيع عبدالصمد صارم ط اداره علميه لامور

١٤ التاريخ الكبير- الم بخاري ٢٥١ه ط الحاء الراث العربي

۱۸- تذکرة الحفاظ- امام محمد بن احمد بن عثان عمش الدین ابو عبدالله الذهبی م ۲۳۸ه ط حیدر آباد دکن

١٨٠١عظ ظ حيرر اباد د عن

١٩- تعليق على كتاب السته- الاكور محد بن سعيد القطان ط دارابن القيم اللهام

۲۰ تعلیق علی اللهان - حسن نعمانی ط حیدر آباد دکن
 ۱۲۰ التعلیق علی المدایی - مولانا عبدالحی الکعنوی ۱۳۰۳ه ط کراچی
 ۲۲ - التعلیق المجد - علامه عبدالحی الکعنوی ۱۳۰۴ ط کراچی
 ۲۲ - التعلیق المجد - علامه عبدالحی الکعنوی ۱۳۰۳ ط دارنشر الکتب الاسلامیه گوجرانواله ۱۳۰ - تقریب - حاظ ابن حجر عسقلانی م ۱۵۸ ط دارنشر الکتب الاسلامیه گوجرانواله ۱۲۰ - التحیص الحیر - حافظ ابن حجر عسقلانی محقیق عبدالله باشم مکتبه اثریه مسانگله طل شیخویوره

۲۵- تلخیص متدرک حاکم الم و می ۷۸۸۷ ط دارا لفکر بیروت ۲۷- اسکیل علامه عبدالرحل المعلی م ۱۳۸۷ بتحقیق البانی کتبه سافید لابور ۲۷- تهذیب التهنیب حافظ ابن حجرم ۵۵۲ ط حیدر آباد دکن ۲۸- جامع الترذی مع تحفه الاحودی - الم ترذی م ۱۲۵ ط ط الکن ۲۹- جزء رفع الیدین مع جلاء العینین - الم بخاری م ۲۵۲ ط اداره علوم اثرید فیل آباد

۱۳۰- حاشة على البخاري- مولانا احمد على سمار نيورى طرابي البور ۱۳۰- حجته الله البالغه- شاه ولى الله والوى م ۱۵۱۱ه ط مكتبه سلفيه لا بور ۱۳۰- حسن البيان- مولانا عبد العزيز رحيم آبادى م ۱۳۳۸ ط البور ۱۳۳- حسن البيان- مولانا عبد العزيز رحيم آبادى م ۱۳۳۸ ط بيروت ۱۳۳- حليته الاولياء- امام ابو هيم اصماني م ۱۳۰۸ ط بيروت ۱۳۳- الحياة بعد الجماة - مولانا فعنل حسين بمارى مكتبه اثر بيد مسانگله مل ۱۳۵- در بخار- ط کراچي

٣٧- سلسله احاديث ضيفه- علامه ناصر الدين الباني ط المسكتب الاسلاي ٢٨- السنن- المم ابن ماجه مع تعليق مقاح الحاجة م ٢٤٣ه ط مركودها ١٣٥- السنن الكبرى- المم يمق م ٢٥٨ه ط بيروت ٢٠٠- السنن- المم دارى م تعليق البيد عبدالله حاشم ط لمكن

الهـ السنن- الم الوداؤد م ١٥٧ه ط كراجي

۳۲ سراعلام النبلاء - الم زمى تحقيق شعيب ارنووط ط بروت

mm- سيرت نعمان- علامه شبل نعماني ط لاهور

۱۹۷۳ شرح السنه- لهم ابو محمد حسین بن مسعود بغوی م ۱۹۵۰ تحقیق شعیب ار نووط و زمیر النکویش طهیروت

٥٨- شرح عقيرة المحاويد- ابن الى العزالحنفى م ١٩٧ه ط المكتب الاسلامى ممشق

٣ شرح فقه اكبر- ملا على القارى الحنفى م ١٩٠٣ م طراجي

١٧٠ شرح نقد أكبر- علامه . م ١٩٠٠ ط كراجي

٨٧٠- شرح مند لهم اعظم- لما على القارى الحنفى م ١١٠١٠ ط كراجي

٥٧٩ ميم بخاري- الم محربن اساعيل البخاري م ٢٥١ه ط كراجي

٥٠ - الطبقات الكبرى - المم محر بن سعد م ٢٣٠ يا ٢٣٥ه ط بيروت

۵۱- عقيدة اللحلوية - الم طحادي م ١٣٢١ه ط الرياض

۵۲- عمدة الرعايته تعليق على شرح الوقاميه مولانا عبدالحي الكفتوى م ۱۴۰۰ الله ط كراجي

۵۳- الفضل المو مى - احمد ضا خال بريلوى م ۱۳۴۰ تربب انتخار احمد قادرى ط

۵۵- نقد اكبر مع شرح- السعنسوب الى الى حنيفة م ۱۵۰ ط كراچى ۱۵۵- الفوائد البميد- مولانا عبدالحى الكعثوى ۱۸۰۳ ه ط كراچى ۱۵۵- فيض البارى- البيد انوار شاد الكاشميرى م ۱۵۳ ه ط لا بهور ۱۵۵- الكاشف- الهام الذحمى م ۱۸۳۸ ه ط دارالكتب العربي بيروت ۱۵۸- الكائل- لهام الى احمد عبدالله بن عدى الجرجاني م ۱۳۵ ه ط بيروت ۱۵۵- كتاب الاباطيل- ابو عبدالله الجوز قاني م ۱۳۵ ه ط اعدايا ۱۰- كتاب الثقات لهام ابو حاتم محمد بن حبان البستى م ۱۳۵۴ ط حيدر آباد د كن ۲۱- كتاب الجرح والتعديل لهم عبدالرحن الرازى م ۱۳۲۷ ط بيروت ۲۲- كتاب السنر - لهام ابو عبدالرحن عبدالله بن احمد بن حنبل م ۱۹۹ هه مخفيق محمد بن سعيد القطانى ط دار ابن القيم اللهام ۲۲- كتاب الفعذاء مه اد لوجم اصفيانى مروسوسمه مخفق فاردق حمله وادار السفاء

٧٣- كتاب الضعفاء ابو هيم اصنهاني م ١٧٥٠ مختين فاروق حماده الدار البيضاء

۱۲- كتاب الفعفاء - الم بخارى م ۲۵۱ه ط سانگله حل ۱۵- كتاب الفعفاء - الم نسائى م ۳۰۳ لمحقه الثاريخ الصغير بخارى ط سانگله حل ۱۲- كتاب الفعفاء الكبير - ابو جعفر العقيلي تحقيق عبد المعطى القلعى ط بيروت ۱۷- كتاب الفعفاء و المعتروكين - الم دار تملنى م ۱۳۸۵ تحقيق السيد مجى سامرى

۱۸- كتاب المجروحين- امام ابن حبان م ۱۵۵سه مخقيق مجد ابراجيم ذائد ط حلب ۱۹- لسان الميران- ابن حجرم ۸۵۲ ط بيروت

٠٥- اللمحلت مولانا محمد رئيس ندوي طربنارس انثريا

ا2- مبسوط- علامه مرخى طبع كراجي

۷۷- مجموع فآوی ابن تیمیه طبع ریاض

۷۵- الدخل الى الصحيح- الم حاكم م ۴۰۵ شخيق رئيج بن هلوى ط مئوسته ارساله ۷۷- مسكله الاحتجاج بالشافعي- خطيب بغداوي ۱۳۸س ط كمننه اثريه ساستكله حل

20- معرفة علوم الحديث الم حاكم م 40 مه ط بيروت

٧٤- المغنى في الفعفاء الحافظ الذهبي مخقيق نور الدين عتر ط ومثق

۷۷- مقدمه انوار الباری ط دبوبند اندیا

۸۷- مقدمه تاریخ ابن خلدان- علامه عبدالرحل بن خلدان م ۸۰۸ه ط بیروت عدم الملل والنحل- علامه عبدالكريم الشرستاني م ۵۸۸ه ط ايران

۸۰ مناقب الم شافعی الم رازی ط القاهره
 ۱۸ الموضوعات الكبير طلاعلی قاری م ۱۱۰ه مع تذکرة الموضوعات ط کراچی
 ۸۲ میزان الاعتدال المام ذهبی م ۱۹۸۸ بخفیق الیجادی ط مساخگله حل ۱۸۳ میزان الاعتدال المام ذهبی م ۱۸۳ بخفیق الیجادی ط مساخگله حل ۱۸۳ نافع الکبیر مولانا عبدالحی الکفتوری م ۱۹۳ ه ط کراچی
 ۸۳ مداید - برهان الدین المرغینانی م ۱۹۵ ه ط کراچی
 ۸۵ مدی الساری - حافظ ابن حجرعسقلانی ط المدینه منورة -



heranaroine golf-com

ناشر: اوارة العلم